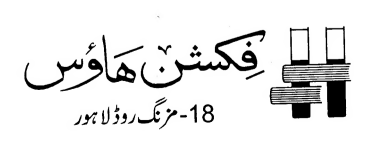
# اچھۇت لوگوں كا أدب

ڈاکٹرمبارک علی/ رضی عابدی



# انتساب

# پرویز وندل کے نام

# جمله حقوق محفوظ میں

| احچبوت لوگوں کا ادب                              | نام کتاب       |
|--------------------------------------------------|----------------|
| ڈاکٹرمبارک علی ۔رضی عابدی                        | مصنف           |
| فكشن بإؤس                                        | پېلشرز         |
| 18-مزنگ روڈ'لا ہور                               |                |
| فون:7249218-7237430                              |                |
| ظهوراحمه خال                                     | اہتمام         |
| فَكْشْنِ كَمْ بِوزْنَكَ اينْدُكُرافْحَسَ، لا مور | کمپوز نگ       |
| حاجی حنیف پر نشرز لا ہور                         | <i>پ</i> رنٹرز |
| رياظ                                             | سرورق          |
| <sub>+</sub> 1994                                | اشاعت اول      |
| , 2004                                           | اشاعت دوم      |
| ہ90ارو ہے                                        | قمت            |

| 97  | وامان تمبالكر  | 7- مال                       |
|-----|----------------|------------------------------|
| 99  | ديابوار        | 8- شر                        |
| 101 | ارون کمبل      | 9- زبان                      |
| 102 | ديا بوار       | 10- تم نے لاس اینجلز سے لکھا |
| 103 | نام ويودهاسل   | 11- سوشلزم                   |
| 104 | پېلاد چنددانگر | 12- پٹیل                     |
| 106 | نیرادیثیل      | 13- تعارف                    |
| 109 | مسز بنسودے     | 14- میری شکایت               |
| 111 | نيراد پثيل     | 15- يوسٹ مارنم               |
| 113 | نیراد پٹیل     | 16- محافیانہ بے حی           |
| 115 | نيراد پڻيل     | 17- جسومتی - میری کال ماسمین |
| 120 | نیراد پٹیل     | 18- ایک عوایی گیت            |
| 122 | نيراد پثيل     | 19- مراٹھ واد جل رہا ہے      |
| 125 | وبابوار        | 20- برھ                      |
| 127 | ويابوار        | 21- سدھارتھ گر               |
| 129 | ہے - وی - بوار | 22- افق پر سرخی              |
| 131 | نام ديودهاس    | 23- ری پبک اور کتے کا گیت    |
| •   |                | *                            |
| 9   |                | 4.                           |
|     |                |                              |

## فهرست

| 5          |                  | پیش لفظ                                          |
|------------|------------------|--------------------------------------------------|
| 7          | 99               | پیش لفظ (دو سرے ایڈیشن کے لئے)                   |
| 9          | ۋاكىژ مبارك على  | تعارف                                            |
| 13         | ۋاكثر مبارك على  | 1- الچھوت ذات' تاریخی پس منظر اور دلت تحریک      |
| <b>3</b> 9 | ۋاكٹر مبارك على  | 2- ولت اور ناریخ                                 |
| 43         | گیل اوم ویدت /   | 3- مهاراشر کا دلت اوب                            |
|            | ڈاکٹر مبارک علی  |                                                  |
| 63         | رضی عابدی        | 4- ٹھکرائے ہوؤں کا ادب                           |
| 75         | رضی عابدی        | 5- زندگ گاتی ہے                                  |
|            |                  |                                                  |
| 83         | ترجمه: رضی عابدی | ولت نظمين                                        |
| 85         | ارجن ڈانگلے      | 1- انقلاب (چھاؤں ہلتی ہے)                        |
| 87         | ے - دی - بوار    | 2- میں طوفان کی انتحتی ہوئی لربن گیا ہوں۔        |
| 89         | کیشومشرام        | 3- ایک دن میں نے اس مال کے یار دیو تا کو گالی دی |
| 91         | نائزائن سوردے    | 4- کارل مارکس                                    |
| 93         | نائزائن سوردے    | 5- کیونکه میں برہا ہوں                           |
| 95         | دامان كارۇك      | 6- مجھے غصہ نہیں آتا                             |
| 50         | •                |                                                  |

# پیش لفظ

اردو زبان میں دلت تحریک اور دلت ادب پر کوئی مواد دستیاب نہیں ہے' اس کے اس مختصر ی کتاب میں اس بات کی کوشش کی گئی ہے کہ دلت تحریک کی تاریخ' اس کے مقاصد اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی شاعری سے لوگوں کو روشناس کرایا جائے۔ اس کتاب کی تیاری میں باربرا۔ آر جوشی کی کتاب "اچھوت" لندن ۱۹۸۱ء اور ساؤتھ ایشین بلوش کی ساقیں جلد (سوانس ۔ویلز ۱۹۸۷ء) سے مدد کی گئی ہے۔ نظموں کا اردو ترجمہ اس اگریزی ترجمہ سے کیا ہے جو ان دو کتابوں میں ہے۔

ڈاکٹر مبارک علی ۔ رضی عابدی لاہور' ۱۹۹۰ء

# پیش لفظ (دوسرے ایڈیشن کے لئے)

دلت ادب ہندوستان کے کچلے ہوئے اور پے ہوئے اچھوت یا مجل ذات کے لوگوں کا ادب ہے۔ جو ان کے جذبات کو پوری طرح ظاہر کرتا ہے۔ اپنے غم و غصہ اور جذبات کے انہوں نے شاعری و افسانہ و ناول کو منتخب کیا ہے 'گرشاعری میں جو جوش و جذبہ اور قوت ہے ' وہ پڑھنے والوں کو ہلا کر رکھ دیتی ہے۔ اس لئے میمال ان کی شاعری سے اقتباسات دیئے گئے ہیں۔

اور ایک طرح سے یہ ادب صرف دلت لوگوں کا ہی ادب نہیں' بلکہ اس میں دنیا کے تمام مظلوموں اور دھتکارے ہوئے لوگوں کی زندگی اور ان کے جذبات کا عکس ہے۔

ہمارے معاشرے میں کہ جمال ذات پات کی تقسیم ' ذہبی بنیادوں پر ہندو ذہب کی طرح تو نہیں ہے' گر ساجی اور فقافی طور پر ہم بھی اس طرح سے ذات پات اور طبقوں میں بیل بخ ہوئے ہیں ' اور اس تقسیم میں کہیں ذہبی عناصر بھی آجاتے ہیں کہ جو اسے جائز قرار دیتے ہیں۔ للذا اس لحاظ سے یہ ادب ہمارے معاشرے کے استحصالی طبقوں کی بھی آواز ہے' اور ان کے لئے ایک سبق بھی کہ انہیں اپنی حالت خود بدلنی ہے' کی کے انظار کی ضرورت نہیں' دلت تحریک انہیں تبدیلی کا پینام دیتی ہے۔

کے انظار کی ضرورت نہیں' دلت تحریک انہیں تبدیلی کا پینام دیتی ہے۔

دلت ادب کی ایک اہمیت یہ بھی ہے کہ یہ شاید ہمارے ادیوں اور شاعوں کے لئے کی راستے کا تعین کرسکا!

ڈاکٹر مبارک علی / رضی عابدی لاہور ۱۹۹۴ء

# تعارف ڈاکٹر مبارک علی

جو معاشرے ذات پات کی تقییم یا ادنی اور اعلی طبقوں میں بے ہوئے ہیں وہاں پر مراعات یافتہ طبقے اس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ یہ فرق باقی رہے الندا اس کو مستقل کرنے کی غرض سے جمال سیاسی نظام کو اس طرح سے تھکیل دیا جاتا ہے کہ جس میں کچلے اور پسے ہوئے لوگ اقتدار سے محروم رہیں اور بے بس ہوکر اہل اقتدار کے ہاتھوں استحصال کا شکار ہوتے رہیں۔ دوسری صورت یہ ہوتی ہے کہ انہیں معاشی طور پر پس ماندہ رکھا جائے تاکہ وہ خوش حال اور مراعات یافتہ لوگوں کے محتاج رہیں۔ اور اس معاشی محتاجی کے متیجہ میں ان کے شکر گزار رہتے ہوئے ان کے وفادار رہیں۔

اس تقسیم اور فرق کو گرا کرنے کی تیسری چیز ساجی اور ثقافتی قدریں اور روایات ہوتی ہیں کہ جو روزمرہ کی زندگی میں نچلے طبقوں کو یہ یاد دلاتی رہتی ہیں کہ ساج نے ان کے لئے جو جگہ مقرر کردی ہے وہ وہیں پر قائم رہیں' اور خود کو ذہنی طور پر اس مجلی حیثیت کے لئے بھیشہ تیار رکھیں۔

چنانچہ ہندوستان میں شودروں' اور اچھوت ذات کے لوگوں کے لئے یہ ساجی اور ا ثقافتی روایات ند بب کا حصہ بن گئیں تھیں' مثلا ' نجلی ذاتوں کے لئے یہ لازی تھا کہ وہ اون کی ذات والوں کا احرّام کریں' چاہے وہ ان کی عمر میں بڑا ہو یا چھوٹا' اکثر معاشروں میں بزرگ اور عمر رسیدہ لوگول کا احرّام کیا جاتا ہے، گر اس نظام میں عمر رسیدہ اگر اچھوت ہے تو وہ اونچی ذات کے کم عمر لاکے سے بھی جھک کر ملے اور اسے خود سے برتر و افضل سمجھ۔ للذا ان ذاتوں میں سلام کرنے کے طریقے بھی ذات پات کے لحاظ سے جدا تھے، مثلا اگر برہمن سلام کرے تو دائے بازو کوکان تک لے جائے، لیکن اگر شودر سلام کرے تو اپنے ہاتھ کو پیر تک لے جائے۔ اس طرح برہمن کشنری اور شور داتوں کی خیریت دریافت کرنے کے لئے بھی علیمہ علیمہ اصطلاعات مقرر تھیں۔ کسی شودر یا اچھوت کو اس بات کی اجازت نہیں تھی کہ وہ اونچی ذات کے لوگوں کا نام لے کر ان سے مخاطب ہو۔ اس سلسلہ میں انہوں نے اپنے قوانین میں وضاحت کی ہے کہ شودر کو بھی اعزازی لب و لہے سے مخاطب نہیں ہونا چاہئے۔

منونام رکھنے کے لئے بھی قوانین بتا تا ہے تاکہ ناموں سے ذاتوں کے بارے میں پہ چل جائے۔ مثلاً ہو 'کشتری پہ چل جائے۔ مثلاً ہو 'کشتری کے نام الیے ہوں جن سے اچھا شگون ملتا ہو 'کشتری کے نام طاقت و قوت کو ظاہر کریں۔ دیش کے نام سے دولت کا اظہار ہو 'اور شودر کے نام سے حقارت و ذلت 'لغذا ان چاروں ذاتوں کے نام سے مرت ' تحفظ' آسودہ حالی 'اور خدمت کا منہوم نکانا چاہئے۔

اونچی ذاتوں کے لوگوں کے لئے شودر اور اچھوتوں کے ساتھ سابی تعلقات بھی نہیں رکھنے چاہئیں۔ ان کے ساتھ سفر کرنا کھانے میں شریک ہونا اور بات چیت کرنا ہیں سب اونچی ذات کے لوگوں کو نجس کردیتا ہے۔ اور ان کی ذات گھٹ کر رہ جاتی ہے ان پابندیوں کا متیجہ یہ ہوا کہ ان ذاتوں کے آپس کے تعلقات اور سابی رشتے گھٹ کر رہ گئے اور اس لئے ہندوستان میں جو کلچرپروان چڑھا اسے برہمی کلچرکا نام ویا گیا کہ جو دوسری ذاتوں سے علیحدہ تھا اور یہ ذاتیں سابی و ثقافتی طور پر ایک دوسرے سے کی دوسرے سے کئی ہوئی تھیں۔ یہاں تک کہ ان کے رسم و رواج بھی علیحدہ تھے۔ مثلا شادی بیاہ موئی تھیں۔ یہاں تک کہ ان کے رسم و رواج بھی علیحدہ تھے۔ مثلا شادی بیاہ کے سلمہ میں شودر و اچھوت ذات کے رسم و رواج اونچی ذات والوں سے مختلف

تھے۔ تین اونچی ذاتوں والوں میں شادی کی تھیل منتروں کو پڑھنے اور عورت و مرد کے ہاتھوں کو ملا دینے کے بعد ہوجاتی تھی۔ گر شودروں میں شادی اس وقت پوری ہوتی تھی جب ان میں جنسی تعلقات ہوجائیں۔ ایبا معلوم ہو تا ہے کہ مجلی ذات کی عورت کو اپنا شوہر منتخب کرنے کا بھی حق تھا' اور یہ بھی حق تھا کہ اگر اس کا شوہر ایک برس تک غائب رہے تو وہ دو سری شادی کر سکتی ہے۔ ان رسومات سے سے ظاہر ہو تا ہے کہ مجل ذات کی عورت اونچی ذات کی عورت سے زیادہ آزاد تھی کیونکہ اونچی ذات والوں کے لئے عورت کا تحفظ اس لئے ضروری تھا کہ وہ ان کے لئے بچے پیدا کرتی تھی النذا بچہ کا نطفہ اور خون پاک ہونا ضروری تھا، کیونکہ اونچی ذات کے لئے اس شرط کا ہونا لازی تھا۔ اس لئے اس تصور نے عورت کے مقام کو اونچی ذاتوں میں اور گرا دیا۔

نچل ذات والے پہلے ہی سے اچھوت اور حقیر سے اس لئے ان کے ہاں خون کی پاکیزگی اور نطفہ کے اصلی ہونے کی شرائط اس قدر ضروری نہیں تھیں الذا عورت اس طرح سے قدرے آزاد تھی۔

ان ساجی رسومات 'اور ثقافتی قدرول نے شودر اور اچھوت ذات کے لوگوں کو ذہنی

#### اجھوت ذات

# تاریخی پس منظر**اور** دلت تحریک

جب انسان نے زراعت کے پیشہ کو اختیار کرکے خانہ بروشی ترک کی اور گاؤں و شر آباد کئے تو اس وقت انسانی معاشرہ مختلف پیشوں میں تقسیم ہوا اور اس وقت ان کے سامنے بیہ مسلم آیا کہ شہروں اور دیماتوں کی صفائی، مردہ جانوروں کو اٹھانا، گندگی و غلاظت کھینکنا اور دو سرے نیلے درجے کے محنت و مشقت کے کام کون کرے گا۔ پچھ معاشروں نے جنگ میں پکڑے جانے والے قیریوں سے یہ کام کرائے۔ لیکن جمال غلاموں کی تعداد کم تھی یا نہیں تھی وہال گندے اور محنت کے کاموں کے لئے معاشرہ کی چند ذاتوں کو مخصوص کردیا گیا۔ لیکن بیہ انسانی فطرت ہے کہ کوئی بھی ممخص رضاکارانہ طور پر بیشہ کے لئے گندے اور مشقت کے کام نہیں کرنا چاہتا۔ اس کی کوشش ہوتی ہے کہ اپنی محنت کیافت اور زہانت سے اپنا عاجی رتبہ بردھائے۔ اور ان کامول سے نجات حاصل کرے۔ اس لئے ایبا ہوا کہ جو نسل تبھی نیجی ذات کی تھی وہ ساجی طور پر آگے بردھ کی اور اونجی ذات والے نیچے آگئے۔ اس طرح گندے اور غلیظ کام تو اپنی جگہ موجود رہے گر انفرادی یا خاندانی طور پر طبقہ یا ذات میں تبدیلی ہوتی رہی۔

ان حالات میں اونچے طبقات اور مراعات یافتہ لوگوں کی بیہ کوشش ہوئی کہ وہ

اپنے سابی تحفظ کے لئے ذہانت اور محنت کے ذریعہ ترقی کرنے' آگے بوصنے اور تبدیلی کے تمام مواقع ختم کردیں۔ اس لئے انہوں نے معاشی' ندہی ' سابی اور ثقافتی اقدار' روایات اور اواروں کے ذریعہ' اپنی مراعات کی تفاظت کی اور اس بات کی کوشش کی کہ طبقات اور ذاتوں میں تبدیلی کی حرکت اور عمل نہ ہو اور جو جمال ہے وہاں پر قائم رہے۔ ہندوستان میں خصوصیت سے ذات پات کی تقسیم کے نہ ہی ' سابی اور معاشی قوانین بنائے گئے۔ انہوں نے اس تقسیم کو ابدی بنا دیا کہ جس میں تبدیلی کی کوئی گوائش ہی نہ تھی۔ کیونکہ ان قوانین نے کچلی ذات کے لوگوں کے لئے ترقی کا کوئی راستہ کھلا نہیں چھوڑا اور جب کی ذات کے لئے روزگار کے تمام ذرائع بند کردیئے جائیں اور سب مل کر یہ فیصلہ کرلیں کہ ان سے کی قتم کا سابی و نہ ہی اور معاشی ربط جائیں اور سب مل کر یہ فیصلہ کرلیں کہ ان سے کی قتم کا سابی و نہ ہی اور معاشی ربط نہ ہوگا تو اس صورت میں وہ ذات تنا ہوکر' اس پر مجبور ہوگی کہ معاشرہ کی خواہشات نہ ہوگا تو اس صورت میں وہ ذات تنا ہوکر' اس پر مجبور ہوگی کہ معاشرہ کی خواہشات اور مطالبات کے تحت تمام گندے اور محنت کے کام کرے۔

کی کچھ ہندوستان میں مچل ذات کے لوگوں کے ساتھ ہوا کہ انہیں ان قوانین کی زخیروں میں اس طرح جکڑا گیا کہ ان کے لئے ہندوستان کی زمین نگل ہوگئ اور انہیں مجبور کیا گیا کہ وہ اونچی ذات کے مطالبات کو تسلیم کرتے ہوئے ان کی ہدایات کے مطابق ذندہ رہیں۔ چنانچہ مختلف پیٹے ان کے ذمہ کئے گئے جو ان کا مقدر بن گئے اور ان سے چھکارا پانے کے تمام راستے ہیشہ کے لئے بند کردئے گئے۔ لیکن اس کی ہندو معاشرے نے آگے چل کر بھاری قبت اوا کی۔

اکثر مورخ ہندوستان میں ذات پات کی تاریخ لکھتے ہوئے اس کی ابتداء ۱۳۰۰ قرم مراوڑ کے میں آریاؤں کی فتح نے مفتوح قوم دراوڑ کے لوگوں کو پنجلی ذاتوں میں بدل دیا۔ لیکن اگر تاریخ کے عمل کا تقیدی جائزہ لیتے ہوئے

اس کا تجربیہ کیا جائے تو اندازہ ہو تا ہے کہ معاشرہ میں اس طرح کی ساجی تبدیلی اس قدر سل اور آسان نہیں ہوتی۔ اول تو تمام آریہ ایک ساتھ نہیں آئے بلکہ یہ مختلف وقتول میں آئے۔ دوم دراوڑ قوم نے اتن آسانی سے ان کی برتری سلیم نہیں کرلی کہ ان سے شکست کھائی اور ان کے غلام بن گئے۔ اس کے بر عکس ہم یہ اندازہ لگا سکتے ہیں کہ دونوں قوموں میں سخت اور متشدد قتم کا تصادم ہوا ہوگا اور جنگ کے بعد دونوں نے ساجی و ثقافتی اور تہذیبی طور پر ایک دوسرے سے سیکھا ہوگا تو اس کے ذریعہ ان کا آپس میں ملاپ ہوا ہوگا۔ اس لئے اس ملاپ کے عمل میں دونوں کے اویری طبقے ایک دو سرے کے قریب آئے ہوں گے اور نیلے طبقول کا اپنا علیحدہ سے رابطہ ہوا ہوگا اور آریہ ودراوڑ طبقے جن کا تعلق ساجی طور پر نچلے طبقوں سے تھا وہ اس طرح سے بیت رہے ہول گے۔ اس لئے ہندوستان میں ذات پات کی تقتیم میں آرب اور دراوڑ ملے ہوئے ہیں اس کی نشاندہی کرتے ہوئے ڈاکٹر امبید کرنے کماکہ تابل لوگوں میں اچھوت ذات کے تامل اونچی ذات کے تاملوں کی طرح ہیں۔ اس کے مقابلہ میں پنجاب کے اچھوت ذات اونجی ذات والوں سے مختلف ہیں۔ اس نے بیہ تیجہ اخذ کیا کہ ذات یات کی تقتیم ایک نظراتی چزے نسلی نہیں۔

ہندوستان کے ایک اور مشہور مورخ ڈی ۔ڈی کو سمبی نے اس سلسلہ میں یہ نئ بلت کی کہ آریہ مولٹی چرانے والے اور غذا جمع کرنے والے قبائل سے اور ان سے یہ ممکن نہیں کہ وہ کوئی بری ہجرت کرکے ہندوستان آتے یا طاقتور حملہ آور ہوتے۔ اس لئے اس نے بنیادی طور پر اس سے انکار کیا کہ آریہ فاتح سے اور انہوں نے طاقت کے ذریعہ ہندوستان کے قدیم لوگوں کو مغلوب کرلیا۔ اس نے ذات پات کے بارے میں میں زرعی نظام قائم ہوا تو ان قبائل پر اقتدار قائم کرلیا گیا جو غذا جمع کرتے تھے چونکہ زرعی لوگوں کے پاس وافر مقدار میں غلہ ہو یا تھا اس لئے وہ اس قابل ہوئے کہ اپنی برتری قائم کرلیں۔

ابتداء من جو ذاتين بنين ان من كشنرى، برجمن اور ويش سے چونكم اس وقت حفاظت کے لئے فوجیوں اور جنگجوؤں کی ضرورت تھی اس لئے معاشرہ میں ان کی اہمیت زیادہ تھی اور بہادری و شجاعت کو علم پر فوقیت تھی مگر وقت کے ساتھ ساتھ جب معاشره میں امن و امان قائم موا تو اس دوران میں برہمنوں کو اس بات کا موقع مل گیا کہ وہ نہی رسومات کی تعداد کو بردھائیں اور انہیں اس قدر پیچیدہ کردیں کہ ان رسومات کو سوائے ان کے اور کوئی اوا نہ کرسکے۔ اس طرح انہوں نے کشنریوں کو · وسرا درجہ دے کر خود اولین حثیت اختیار کرلی۔ ابتداء میں ان تینوں ذاتوں کے اندر کوئی گمرا فرق نہیں تھا اور اس کے مواقع تھے کہ کوئی فخص اپنے علم یا بہادری کی بناء پر حکمران کی مرضی سے ایک ذات سے دوسری ذات میں شامل ہوجائے لیکن بعد میں جب ان ذاتوں کو خصوصیت سے برہمنوں اور کشنریوں کو دولت و اقتدار ملا طاقت و قوت ملی اور ریاستی اداروں پر قابض ہوئے تو ان کی ساجی اور معاشی حالت بھی دوسرول سے بہتر ہوئی۔ اس لئے انہوں نے یہ کوشش کی کہ وہ اپی مراعات کو باتی رکھ علیں اور دوسری ذاتوں کو خود میں شامل نہ ہونے دیں۔ انہوں نے آبیا ماحول پیدا کیا کہ اچھوت ذات کے لوگ ان سے دور رہی اور کی بھی صورت میں نہ تو ان سے مقابلہ کر سکیں اور نہ ان سے مشابہ ہو سکیں۔ انہوں نے خود کو ''دیوی جا'' یا دوبارہ پیدا ہونے والا کما۔ جس کا مطلب تھا کہ انسان ایک بار فطری طریقے سے پیدا ہوتا ہے اور دو سری بار "زنار" باندھنے کی مقدس رسم ہوتی ہے جس کے بعد اسے آریہ ساج میں

شامل کیا جاتا ہے کچلی ذات والوں کو زنار کی اجازت نہیں تھی۔ اس لئے وہ "دیوی جا" نہیں تھے اور نہ آریہ ساج میں شامل تھے اس کے بعد انہوں نے ایسے نہ ہی اور ساجی قوانین بنائے کہ جن کی مدد سے اچھوت ذات کے لوگوں کو مستقل طور پر پابند کرسکیں اور ان کی تبدیلی کے تمام راستے روک سکیں۔

ابتداء میں خودر ذات کو دو حصول میں تقسیم کیا گیا۔ پہلی خالص اور دو سری خارج شدہ۔ خالص شودر کے لئے ضروری تھا کہ وہ تیوں ذاتوں کی خدمت کرے۔ اور ان کا بچا ہوا کھائے اور ان کے پنے ہوئے کپڑے پنے۔ اس کے لئے یہ ضروری تھا کہ وہ چاہوا کھائے اور ان کے پنے ہوئے کپڑے پنے۔ اس کے لئے یہ ضروری تھا کہ وہ چاہے غریب ہویا مالدار ہر حالت میں وہ اپنی ذات کی عادات کو برقرار رکھیں۔

خارج شدہ شودر آریہ ساج سے باہر تھے۔ اور ان میں سے اکثر کا تعلق غیر آریائی قبیلوں سے تھا۔ جیسے چنڈال جو ایک قبیلہ کا نام ہے اور اب یہ اچھوتوں کے لئے استعال ہو تا ہے۔ ان کے ذمہ جو کام لگائے گئے ان میں مردوں کو لے جانا انہیں جلانا اور مجرموں کو قتل کرنا تھا۔ گیت دور تک وہ ساجی طور پر اتنے نیچے ہوگئے تھے کہ جب وہ شرمیں آتے تو کھڑال بجا کر اپنی آمد کا اعلان کرتے ناکہ لوگ ان سے دور ہوجائیں۔

ذات پات کی اس تقیم کو برقرار رکھنے کے لئے یہ ضروری تھا کہ ہر ذات میں اس کی ذات کے بارے میں ایک شعور پیدا کیا جائے آگہ ہر ذات والا اپنی ذات کے مقدر پر مطمئن ہو بلکہ اسے برقرار بھی رکھے۔ اس لئے ہندو نمہب میں اچھوتوں کے لئے نہ ہی جواز یہ تھا کہ یہ بچھلے گناہوں کی سزا میں اچھوت پیدا ہوئے ہیں اس لئے منطقی طور پر ان کا پورا وجود نلپاک ہے اور اگر وہ کی دو سری ذات والے کو چھولیں تو محف ان کے چھونے سے وہ نلپاک ہوجائے گا۔

اس لئے ہندو ند ہب میں پاکی اور نلپاکی کے بارے میں جو عقائد تھے ان کے تحت ہروہ کام جو نلپاک تھا وہ ان اچھوت ذات کے لوگوں کے ذمہ کردیا گیا تھا۔ مثلاً

ا بہندو ندہب میں ہروہ چیز جس سے زندگ ختم ہوجاتی ہے وہ نلپاک ہے۔ جیسے بجوں میں سے تیل کالنا' پرندے اور مجھلیاں پکڑنا' اس کے نتیجہ میں تیلی کی ذات نیجی ہوگئ۔ گرتیل کے نیج بیجنے والا اونجی ذات کا رہا۔

۲ ۔ مردہ اور سری ہوئی چیزوں کو ہاتھ لگانا۔ اس لئے اس سے متعلق سارے پیٹے ناپاک ہوگئے جن میں مردہ جانوروں کو اٹھانا شامل تھا۔

انسان کے جسم سے جو بھی چیز خارج ہوتی ہے۔ وہ تلپاک ہے النذا اس سے متعلقہ پیشے بھی تلپاک ہوگئے جن میں وهونی نائی وائی اور بھٹگی شامل ہیں۔

۳ ۔ گائے چونکہ مقدس جانور ہے اس لئے اسے مارنا' اس کی کھال کو ہاتھ لگانا اور چمڑا بنانا نلیاک ہے اس وجہ سے پھمار اور موچی کے پیشے بھی نلیاک ہوگئے۔

 مراب بینا نلپاک ہے اس لئے نشراب کی تجارت بھی مچلی ذاتوں کا پیشہ ہو گیا۔
 برہمنوں نے اپنی اجارہ داری کو بر قرار رکھتے ہوئے نلپاک کو دو قسموں میں تقسیم کردیا "بیرونی اور اندرونی"

ندہبی عقائد کے تحت بیرونی تلپاک تو نمانے کے بعد دور ہو سکتی ہے گر اندرونی تلپاک کے لئے ندہبی رسومات اور کفارہ ادا کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔

ویدوں اور منوسمرتی میں اچھوت ذات کے لوگوں کے لئے جو قوانین بنائے گئے بیں ان میں انہیں ساجی اور معاثی طور پر مستقل طور پر پسماندہ رکھ دیا ہے اور اس بات کی کوئی گنجائش نہیں چھوڑی ہے کہ وہ اپنا ساجی مقام بدل سکیں یا ذات بات کے شکنجوں سے نجات حاصل کرسکیں۔ ان قوانین کے تحت شودر کو نجی جائیداد کا حق نہیں اور اگر کمی کے پاس ہے تو برہمن کو یہ حق ہے کہ وہ اس پر قبضہ کرلے۔ شودر کو صرف اس بات کا حق ہے کہ وہ کتے اور گدھے کو رکھ سکے۔ اسے بیہ حق نہیں کہ وہ صاف ستحرے اور اچھے کپڑے پہنے۔ اس کو سخت اور کھردرے کپڑے کا لباس' یا مردہ لوگوں کا اترا ہوا لباس پہننا چاہئے' اسے زیورات پیننے کی اجازت نہیں لیکن اگر پنے تو وہ لوہے کے زنگ آلودہ زیورات ہوں۔ انہیں کسی ایک جگہ مستقل آباد نہیں ہونا چاہئے بلکہ وہ ایک جگہ سے دوسری جگہ مسلسل پھرتے رہیں۔ اگر شودر کو قتل کردیا جائے تو اس کا کفارہ ایک کوے "گرگٹ مور مرغابی بطخ "گدھ مینڈک اور کتے کے برابر ہے۔ اسے اس کی اجازت نہیں کہ وہ لکھنا و پڑھنا سکھ سکے اگر وید کے الفاظ اس کے کانوں میں پڑجائیں تو اس صورت میں سزا کے طور پر بچھلا ہوا سیسہ یا لاکھ ان کے كانول ميں ڈال ديا جائے۔ أكر وہ ويد بڑھ لے تو اس كى زبان كاف ڈالى جائے۔ أكر وہ اسے باد کرلے تو اس کا جم دو حصول میں کاف ڈالا جائے۔ آگر دو سری ذات والا انہیں ندہی قوانین کے بارے میں بتائے اور ندہی رسومات کی تعلیم دے تو وہ بھی ان کے ساتھ جنم کے اندھرے میں سزا پائے گا۔ شودر کو کسی بھی مقدمہ میں گواہی کا حق سیں۔ اگر وہ اونچی ذات والول کے خلاف کچھ کے تو اس کے لئے سخت سزا ہے۔ ان میں سے چند سزائیں بہ ہیں:

ا ۔ برہمن کے خلاف طنز کرنے پر اسے جسمانی سزا دی جائے۔

۲ ۔ اگر وہ اونچی ذات کے لوگوں کی کمی بھی طرح سے بے عزتی کرے تو اس کی زبان کاف دین چاہئے۔

- س ۔ اگر شودر برہمن کو اس کے فرائض بتائے تو گرم تیل اسکے منہ اور کانوں میں ڈالا جائے۔
- م اگر شودر مارنے کے ارادے سے ہاتھ یا چھڑی بلند کرے تو اس کے ہاتھ
   کاٹ ڈالنا چاہئیں اگر وہ غصہ میں پیر زمین پر مارے تو اس کے پیروں کو توڑ ڈالنا
   چاہئے۔
- ۲ ۔ اگر شودر اونچی ذات والوں کی جگہ پر بیٹے کی کوشش کرے تو اس کے کولہوں کو داغا جائے یا انہیں کاٹ ڈالا جائے۔ ورنہ اسے جلاوطن کردیا جائے۔
- ے۔ اگر وہ غصہ سے اونچی ذات والوں پر تھوکے تو اس کے دونوں ہونٹ کان ڈالنا چاہئیں۔ اگر وہ ان پر پیٹاب کرے تواس کے عضو تناسل کو کائ ڈالنا چاہئیں۔
  - ٨ \_ اگر وه او في ذات والول ك بال يكرك تو اس ك باته كوا دينا چائه-

چونکہ شودر اور اچھوت ذات کے لوگ جسم نلپائی ہیں۔ اس لئے ان کے لئے یہ قوانین سے کہ وہ اپنے ساتھ ایک مٹی کا برتن رکھیں باکہ اگر تھوکنے کی ضرورت پیش آئے قو اس میں تھوکیں اور اس طرح تھوک کر زمین کو گندہ نہ کریں۔ کیونکہ اس طرح کی پاک اور اونچی ذات کا اس پر پاؤں پڑ سکتا ہے۔ اس کے پاس ایک کانوں کی جھاڑو ہو ٹاکہ جب وہ چلے قو اپنے پاؤں کے نشانات مٹانا ہوا چلے۔ اگر کی برہمن کو آتا ہوا وکھے لے قو فورا " زمین پر منہ کے بل گر جائے ٹاکہ اس کا سایہ اس پر نہ پڑے اور وہ اس کی شکل نہ دیکھ سکے۔ گر جائے ٹاکہ اس کا سایہ اس پر نہ پڑے اور وہ اس کی شکل نہ دیکھ سکے۔ اونچی ذات والوں نے اس فتم کے قوانین بنائے اور الی روایات کی اور کیل کی جب کی وجہ سے نیجی ذات والے ساتی و ثقافتی طور پر ان کے تھیل کی جن کے وہاؤ کی وجہ سے نیجی ذات والے ساتی و ثقافتی طور پر ان کے

برابر نہ ہو سکیں مثلاً گرات میں انہیں دھوتی باندھنے کی اجازت نہیں تھی اور یہ ضروری تھا کہ ان کی تہد کا کپڑا زمین پر لاکا ہونا چاہئے۔ بہبی میں موجودہ زمانہ تک انہیں اس کی اجازت نہیں تھی کہ گلی میں اونچی آواز سے بات کرسکیں۔ پونا شہر میں انہیں سو بجے شام سے 9 بجے تک آنے کی اجازت نہیں تھی کیونکہ اس عرصہ میں دھوپ کی وجہ سے سائے کہ ہوجاتے ہیں اور اونچی ذات والے نہیں چاہتے تھے کہ ان پر ان کا سایہ بھی پڑے کیونکہ سایہ پڑنے کی صورت میں وہ بایک ہوجاتے تھے کہ ان پر ان کا سایہ بھی پڑے کیونکہ سایہ پڑنے کی صورت میں وہ بایک ہوجاتے تھے اور اس کے لئے عسل کرنا ضروری ہوجاتا تھا۔

ان تمام یابندیوں کے باوجود اونجی ذات والوں کو اس خطرہ کا احساس تھا کہ نیمی ذات والے مبھی بھی ان قوانین کے ظاف احتجاج کر سکتے ہیں۔ اور ان میں بغاوت اور مزاحت کے جذبات پیدا ہو سکتے ہیں۔ اس لئے برہمنوں نے اس کا سدباب کرنے کے لئے جو نظریہ تشکیل دیا وہ ایسا تھاکہ جس نے احتجاج اور بغاوت کے تمام جذبات کو ابھرنے ہی نہیں دیا۔ ہندو عقیدہ کے تحت کسی مخص كى بيدائش اس كى ذات كا تعين كرديق ہے۔ اور اس كے بعد اس كے لئے نامکن ہے کہ وہ این ذات کو بدل سکے۔ ایک مخص جس ذات میں پیدا ہوگیا ہے اس کا یہ فرض ہے کہ وہ اس ذات کے قوانین اور طرز زندگی کو اختیار كرے اور بير اس كا دهرم ہے كه أكر وہ صدق ول نيك نيتى اور خلوص سے دهرم ير عمل كرتا ہے اور اس كے قوانين اور روايات كى پابندى كرتا ہے تو اليى صورت میں اسے اس دنیا میں تو کچھ نہیں ملے گا گرا گلے جنم میں اس کا صلہ اونچی ذات میں پیدا ہوکر ملے گا۔ اس لئے منو نے کما کہ ہر ذات کے لئے ضروری ہے کہ اپنا فرض جاہے خراب کرے مگر اس سے بمتر ہے کہ دو سمول کا

کام اچھی طرح سے کرے۔ اگلے جم میں مزید خراب حالت میں پیدا ہونے کے خوف نے اور اس دنیا میں ذات برداشت کرے اگلی بار اونچی ذات میں پیدا ہونے کی خوشخری نے اونچی ذات والوں کے رویہ کے خلاف کسی احتجاج کو پیدا نہیں ہونے دیا اور انہوں نے اینے مقدر کو دھرم بنالیا۔

اس لئے ہندو فرجب میں ذات پات کی تقسیم نہ صرف گری ہوئی بلکہ اس نے مستقل اور دائی شکل افتیار کرلی۔ ذات میں پیدائش کے ساتھ شادی بیاہ کے قوانین میں سختی کی وجہ سے اس کی بنیادیں مضبوط ہو گئیں۔ اس قتم کے قوانین بنائے گئے کہ شادی بیاہ ذات سے باہر نہ ہو۔ اور اگر کوئی اس کی خلاف ورزی کرے تو اس کی سزا دی جائے۔ اونچی ذات والے اگر اس سے انحراف کرتے تو انہیں کچلی ذات میں شامل کردیا جاتا تھا۔ آپس میں کھانے پینے کی شرائط بھی بڑی سخت تھیں۔ ذاتوں سے متعلق پیشے سے جو پیدائش طور پر شقل ہوجاتے سے اللے اللہ ان سب باتوں نے مل کر ہندو معاشرے کو ذات بات کی ایس ہوجاتے سے میں جکڑ دیا کہ اس سے نجات حاصل کرنا ناممکن ہوگیا۔

اس صورت میں انفرادی ترقی کے بھی تمام رائے بند ہوگئے۔ اگر کوئی مخلی ذات کا مخص محض اپنی لیاقت اور محنت سے دولت اسمی کرلیتا اور جائیداد بنالیتا تو اس کے باوجود ساجی طور پر اس کا درجہ اس کی ذات ہی کے اندر بلند ہو تا۔ دوسری ذاتوں والے اس کی ترقی اور دولت کے باوجود اسے کمتر سجھتے۔

ذات پات کی اس تقیم کے ہندوستان کی تاریخ پر گرے اثرات ہوئے۔
کیونکہ اس طرح سے معاشرے کی ایک بری اکثریت کو اچھوت بنا کر انہیں
معاشرہ کی تقیر اور تشکیل کے عمل سے دور کردیا۔ اور جب زبانت و محنت کی

بجائے پیدائش کے حق پر معاشرہ میں مراعات ملنے لگیں تو اس نے تمام تخلیق صلاحیتوں کو ختم کردیا اور معاشرہ جمود محمن اور پس ماندگی کا شکار ہوگیا۔ اس صورت حال کا تجزیر کرتے ہوئے ڈی ڈی کو سمبی نے لکھا ہے کہ:

"منطق کا خاتمہ دنیاوی کاموں سے نفرت ' محنت اور نچلے درجہ کے کاموں سے دوری ' بنیادی قواعد کو زبانی یاد کرنے پر زور اور یہ عقیدہ کہ اس کے خفیہ معنی کسی مماگرو سے ہی سمجھے جاسکتے ہیں۔ روایات کا احترام (چاہے وہ کسی قدر احقانہ کیوں نہ ہوں) کہ جن کو کسی مفروضی طاقت کے ذریعے سارا دیا گیا ہو۔ ان سب نے مل کر ہندوستان کی فکر پر تباہ کن اثرات ڈالے۔ (۱)

اچھوت ذاتوں کو انسانیت سے نیچ گراکر' انہیں مستقل طور پر ذات و خواری کی حالت میں رکھ کر اور انہیں ساجی و ثقافتی طور پر کچل کر اونچی ذات والوں نے اپنی مراعات کا تحفظ تو کرلیا اور اپنے اقتدار کو تو محفوظ کرلیا۔ گر اس عمل سے معاشرہ ان کچل ذات والوں کی توانائی' تخلیقی اور ذہنی صلاحیتوں سے محروم ہوگیا۔ اور یہ لوگ معاشرہ سے کٹ کر بالکل علیحدہ ہوگئے۔ جس کے نتیجہ میں جب ہندوستان پر حملہ آور آئے تو ان کا مقابلہ کرنے والے صرف کشنری ہی رہ گئے اور باتی ذاتیں محض تماشہ دیکھنے والی۔ ایک یونائی مفکر نے اس پر تجب کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ ایک طرف دو فریقوں میں جنگ ہورہی ہوتی ہے تو دوسری طرف کسان اور کاشتگار اور دوسرے محنت کش لوگ اس سے بے خبراطمینان سے اپنے کاموں میں مصوف ہوتے دوسرے محنت کش لوگ اس سے بے خبراطمینان سے اپنے کاموں میں مصوف ہوتے

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) : ذی ۔ ذی کو تمبی : قدیم ہندوستان کی تهذیب و نقافتی (اگریزی) الندن ۱۹۲۵ء ص ۱۷۵

میں اور ان جنگوں سے بالکل لا تعلق ہوتے ہیں۔ یہ اس عمل کا متیجہ تھا کہ جس میں ان چلی ذاتوں کو معاشرہ کی تقمیر و تشکیل سے علیحدہ کردیا گیا تھا۔ اور ان کا احرام کرنے کی بجائے انہیں ذلیل و خوار کیا گیا تھا۔ اس لئے وہ خود کو اس کا ایک حصہ نہیں سجھتے تھے۔ ڈاکٹر امبید کرنے اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

"ہندو ندہب اتحاد کے بجائے تفریق کی تعلیم دیتا ہے۔ ہندو ہونے کا مطلب سے ہے کہ کسی سے ملا نہ جائے بلکہ ہر چیز میں علیحدگ افتایار کی جائے.... ہندو فدہب اور ساجی اتحاد دونوں متفاد چیزیں ہیں .... ہندو فدہب اس جذبہ کو پیدا نہیں کرسکتا کہ جس کی بنیاد پر ساجی اتحاد قائم ہو۔ اس کے بر عکس ہندو فدہب اس جذبہ کو پیدا کرتا ہے کہ جو علیحدگ کا خواہاں ہو۔ (۱)

اس علیحدگی نے ذاتوں کی حرکت و عمل کو رد کردیا ۔ اور تبدیلی کے قانون سے انحراف کرتے ہوئے معاشرہ کو ایک جگہ جار کرکے رکھ دیا جس کے بتیجہ میں سائنس' علم و ادب' پیداوار کے آلات و اوزار' روایات و عقائد سب ہی منجمد ہوکر رہ گئے کیسانیت اور نے تلے رائے پر چلنے کے عقیدے نے ایجاوات و وقت و حالات کی تبدیلی کی تمام خواہشات کو ختم کردیا اور جب علم و ادب و سائنس کو ایک جگہ مقید کردیا جائے اور ان میں کوئی اضافہ نہ کیا جائے تو پھر ہی علم و ادب جمالت میں تبدیل ہوجاتا ہے اور معاشرہ کو روشن دینے کی بجائے انہیں اندھیرے و تاریکی میں لے جاتا ہے۔ اور معاشرہ کو روشن دینے کی بجائے انہیں اندھیرے و تاریکی میں لے جاتا ہے۔ تعصب و نگ نظری کو پیدا کرتا ہے اور معاشرہ کو توہمات کی زنجیروں میں جکڑ ایتا

ہے۔ نبی حال ہندہ معاشرے کا ہوا۔

#### اچھوت اور مسلمان دور حکومت

مسلمانوں کی فتح آگرچہ ہندوستان کی تاریخ کا ایک اہم واقعہ ہے 'گر اس کے اثرات ہندو ساج پر زیادہ گرے نہیں ہوئے اور ذات پات کی تقییم ای طرح سے برقرار رہی۔ مسلمان حملہ آوروں کا مقابلہ یمال کے حکمران طبقوں نے کیا اور اس طرح سے یہ جنگ عوام تک نہیں پنجی اور نہ ہی نجلی ذات والے ان جنگوں کے نتائج سے متاثر ہوئے۔ فتح کے بعد مسلمان حکمرانوں نے ذات پات کی تقییم میں اور ہندو ساج میں کی قتیم کی تور اس نظام کو اس طرح برقرار رکھا۔ یہ تقییم خود ان کے مفید تھی کیونکہ اس وجہ سے فجلی ذاتوں کی اکثریت ان کے خلاف بخاوت اور کالفت سے دور رہی اور ان کا مقابلہ حکمران جماعوں سے رہا۔

مسلمان حکمرانوں نے اس بات کی بھی کوشش نہیں کی کہ فجلی ذاتوں میں تبلیغ کی جائے اور انہیں مسلمان بنایا جائے۔ کیونکہ اس صورت میں کم از کم عقیدہ کے تحت تو انہیں مساوی درجہ دینا پڑتا تھا۔ ان میں اگر کچھ مسلمان ہوئے بھی تو ساجی طور پر ان کا تعلق مسلمان معاشرہ میں فجلی ذاتوں سے رہا اور انہیں برابر کا درجہ نہیں دیا گیا۔

اکبر نے اپنے عمد حکومت میں ہندوؤں سے اپنے رابط بردھائے گریہ ذہن میں رہنا چاہئے کہ ان کے روابط اور تعلقات ہندوؤں کی اونچی ذات راجپوتوں سے تھے، مخلی ذات والوں سے نہیں۔ اکبر نے دین اللی کے اصولوں میں اس بات کو قائم رکھا کہ اس کے مرید، قصاب، ماہی گیراور چڑی مار پیشہ وروں سے کوئی تعلق نہیں رکھیں گے یعنی خلی ذات والوں سے دور رہیں گے۔

اس لئے مسلمانوں کی فتوحات اور ان کے سیاسی اقتدار کے باوجود ہندو معاشرے میں ذات بات کی تقسیم اسی طرح سے رہی۔ ابوالفضل نے ان کے بارے میں جو کچھ کھا ہے اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ صدیاں گزرگئیں گر شودر اور اچھوت زندگی کی فجل سطح پر ہی رہے اور ان کی حالت میں کسی بھی فتم کی تبدیلی نہیں آئی۔ "شودر کوان تینوں فرقوں کی نوکری کے سوائے اور کوئی دو سرا کام سزاوار نسین ہے۔ ان کا پس خوردہ شودر کی غذا اور ان کا پہنا ہوا کپڑا شودر کا لباس ہے۔ بیکرنگاری ساری اوباری نجاری اور نمک شد دودھ کی جھاچھ یہ تیل غلہ کی خریدو فروخت اس فرقے سے مختص ہے۔ (۱)

## اچھوت اور انگریزی دور

ہندوستان میں انگریزی اقتدار کے قیام نے مسلمانوں اور ہندو تحمران طبقوں کو متاثر کیا۔ سیای طاقت سے محرومی کے بعد معاثی اور ساجی طور پر بھی انہیں ایک زبردست دھچکا لگا۔ گریہ برطانوی اور غیر مکی اقتدار اچھوت ذات کے لوگوں کے لئے ایک تبدیلی لے کر آیا۔ انگریزی اقتدار کے ساتھ ہی یورپ کی سائنسی اور صنعتی ایجادات بھی ہندوستان میں آئیں۔ جنہوں نے ہندوستانی ساج کے جود کو توڑا۔ برطانوی راج نے یمال عیسائی مشنریوں کی سرگرمیوں کو بردھا دیا۔ ندہب کی تبلیغ کرتے راج نے یمال عیسائی مشنریوں کی سرگرمیوں کو بردھا دیا۔ ندہب کی تبلیغ کرتے ہوئے ان کا مقصد سے تھا کہ ہندوستان میں زیادہ سے زیادہ عیسائی بنائے جائیں۔ کیونکہ ہوگے اور کی تبدیلی کے بعد ان عیسائیوں کی ہدردی برطانوی حکومت سے ہوجائے گی اور فرہب کی تبدیلی کے بعد ان عیسائیوں کی ہدردی برطانوی حکومت سے ہوجائے گی اور

<sup>(</sup>۱) ابوالفضل: آئين اکبري جلد دوم (اردو) لابور؟ ص ۹۳

وہ اس کے استحام میں مدد دیں گے۔

عیمائی مشنریوں کو اس بات کا اندازہ تھا کہ ان کا پیغام موٹر طور پر فجلی ذات کے لوگوں پر اثر انداز ہوگا۔ کیونکہ عیمائی ہونے کی صورت میں انہیں امید ہوگی کہ وہ اپنا سابی رہ باند کرسکیں گے۔ وہ سری جانب اچھوتوں کو صدیوں بعد اس بات کا موقع ملا کہ وہ کم از کم اونجی ذات والوں کے سیاسی اثر سے آزاد ہوئے اور ان میں شدت کے ماتھ یہ احماس پیدا ہوا کہ وہ تعلیم عاصل کریں۔ کیونکہ صرف اسی صورت میں وہ اپنا مقدر بدل سکتے ہیں۔ تعلیم عاصل کرنے کے مواقع برطانوی حکومت نے اس لئے ویئے مقدر بدل سکتے ہیں۔ تعلیم عاصل کرنے کے مواقع برطانوی حکومت نے اس لئے ویئے کہ وہ ذات پات کی اس تقسیم سے علیحدہ سے اور ہر ذات کو تعلیم کے برابر مواقع دینا چاہتے سے۔

جب پہلی مرتبہ اسکولوں میں پیلی ذات والوں کو دافلے دیئے گئے تو اس کا رد عمل اونچی ذات والوں میں ہوا اور انہوں نے احتجاج کرتے ہوئے کلاسوں کا بائیکاٹ کیا۔ لیکن انگریزی حکومت سختی سے اپنی پالیسی پر قائم رہی اور بالاخرید فیصلہ ہوا کہ اچھوت ذات اگریزی حکومت میں بیٹھیں اور اونچی ذات والے کلاسوں میں ڈسکوں پر۔

تعلیم حاصل کرنے کی تحریک جب ایک بار شروع ہوئی تو اس نے تمام مخالفتوں کے باوجود اس کو سرگرم رکھا۔ اچھوت ذات والوں نے اس بلت کی کوشش کی کہ ان کے اپنے علیحدہ اسکول کھولے جائیں۔ گر اونچی ذات والوں نے اس کی مخالفت کی اور اس فتم کے اسکولوں کو زیرد سی بند کرایا گیا۔ انگریزی حکومت نے ان مخالفتوں کے باوجود نیچی ذات والوں کو پورے پورے مواقع دیئے اور سکول کھولنے میں ان کی مدد کی۔ جدید تعلیم کا یہ فائدہ ہوا کہ اچھوت ذات میں پہلی مرتبہ ایک تعلیم یافتہ طبقہ پیدا

محرومیوں اور مظالم کے خلاف آواز بلند کی۔ ورنہ اب تک انہیں اس قدر کچل کر رکھا گیا تھا اور نفیاتی طور پر ان کے ذہن کو اس طرح محکوم بنا دیا گیا تھا کہ ان میں کی فتم کی بغلوت یا احتجاج کا جذبہ بیدار ہی نہیں ہوسکتا تھا۔ اس وجہ سے ہندوستان کی قدیم آریخ میں غلاموں کی بغلوت کی طرح ' کچلی ذات کے لوگوں کی بغلوت کا کوئی تذکرہ نہیں ملتا۔ اگریزی دور میں کچلی ذات کے لوگوں کا احتجاج ہندوستان کی آریخ کا ایک نیا موڑ ہے۔ جے بور ژوا مورخوں نے نظر انداز کیا گر اس کے بھیجہ میں ہونے والی جو فاموش تبدیلیاں ہندوستان کے ساج میں انقلاب لے کر آئیں گی کہ اس کی ابتداء دلت تحریک سے ہوچکی ہے۔

برطانوی حکومت کے زمانے میں صنعتی عمل نے ساجی طور پر تبدیلیاں کیں جب فیکٹریاں کھلنا شروع ہوئیں تو ان میں کام کرنے کے لئے مزدوروں کی ضرورت ہوئی۔ اس ضرورت کو مخلی ذات کے لوگوں نے بورا کیا کیونکہ وہ ہر قتم کی محنت کرنے کے لئے تیار تھے۔ جبکہ اونجی ذات والے محنت و مشقت کی بجائے مراعات چاہتے تھے۔ محنت و مزدوری کے سلسلہ میں نیلگو اور تامل ذات کے لوگ ملایا گئے جمال انہوں نے ربو کے ور ختوں سے ربو جمع کرنے کا کام کیا اور بندرگاہ میں گودی کے مزدوروں کے طور پر کام کیا۔ مجلی ذات کے لوگ آسام میں جائے کے کھیتوں میں کام کرتے تھے' تو میں لوگ رمیل کی پڑیاں ڈال رہے تھے۔ اس کا زبردست ساجی اثر میہ ہوا کہ جو لوگ اب تک صدیوں سے گاؤں اور شرسے باہر گندی و کچی آبادیوں میں مقیم تھے ان میں حرکت ہوئی اور انہوں نے ایک جگہ سے دوسری جگہ سفر کرنا شروع کردیا۔ کام کی ضرورت انہیں ملک ہی کے ایک حصہ سے دو سرے حصہ میں نہیں بلکہ غیر ملکول میں بھی لے گئے۔ جس نے ان کے زہنی شعور کو وسیع کرنے میں مدد دی اور اب تک اچھی

زندگی گزارنے کی خواہشات جو دبی ہوئی تھیں' وہ آہت آہت بیدار ہونی شروع ہوئیں اور اور ان میں پہلی مرتبہ یہ احساس ہوا کہ وہ بھی دوسرے انسانوں کی طرح سے ہیں اور اس کے ساتھ ہی یہ سوال پیدا ہوا کہ چر آخر ان میں اور دوسروں میں فرق کیوں ہے۔؟

یہ اس سوال کا جواب حاصل کرنے کی کوشش تھی جس نے ان ذاتوں کو جنہیں صدیوں سے بے عمل بنا کر اور معاشرہ سے کاٹ کر رکھ دیا تھا۔ ان کا جمود ٹوٹا اور وہ اب معاشرہ کا ایک حصہ بن کرایئے حقوق کے لئے جدوجمد کرنے گئے۔

گاؤں اور دیمات سے نکل کر جب بیہ لوگ شہوں میں آئے تو یماں کی زندگی نے
ان کی روایات' اقدار اور توہمت کوتو ژا۔ پاکی و تلپاکی کی تصورات ختم ہونا شروع ہوئے
کیونکہ ریل' بس اور گاڑیوں میں سفر کرتے ہوئے' میپتالوں میں ایک ہی وارڈ میں
رہتے ہوئے۔ فیکٹریوں اور ہوٹلوں میں اکشے کام کرتے اور بیٹھتے ہوئے ذات پات کی
تقسیم مشکل تھی۔ بیہ تقسیم زرعی دور میں' کم آبادی کے ساتھ برقرار رکھی جاستی تھی'
گر صنعتی دور میں اور شہوں کی بھیڑاور آبادی میں اس کو قائم رکھنا نامکن ہوگیا۔

اچھوت ذات کے لوگوں میں اپنی ذات کا شعور بیدار کرنے میں اور ان کا سابی مرتبہ بردھانے میں ڈاکٹر امبید کرنے کا نام خصوصیت سے قاتل ذکر ہے۔ وہ ۱۸۹ء میں پی کے گاؤں مو میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم کے بعد انہوں نے کولمبیا یونیورشی سے 'ڈاکٹریٹ کی ڈگری لی۔ لندن اسکول آف اکناکس سے ڈی الیس می اور گرے ان سے برسٹری کی ڈگریاں لیں۔ اعلی تعلیم کے بعد انہوں نے اپنی پوری زندگی چلی ذات سے برسٹری کی فالح و بہود کے لئے وقف کردی۔ ہندوستان کی سیاست میں عملی حصہ لے کو انہوں نے جدوجمد کی کہ اچھوت ذات کے لوگوں پر جو قانونی' سابی اور معاشی

پابندیاں ہیں' انہیں دور کیا جائے۔ اپنے عمد کے اچھوت لوگوں کی حالت بیان کرتے ہوئے انہوں نے اس کی جانب اشارہ کیا کہ ان کی موجودہ حالت عمد قدیم سے کی بھی طرح بمتر نہیں کیونکہ اب بھی انہیں اچھے کپڑے پہننے پر' تابنے کے برتن استعال کرنے پر' مقدس دھاکہ (زنار) باندھنے پر (جو صرف اونچی ذات کے لوگوں کے لئے مخصوص ہے) مردہ جانوروں کے اٹھانے سے انکار پر' اونچی ذات کے لوگوں کے آگے نہ جھنے پر ذلیل کیا جاتا ہے۔ ایک موقع پر انہیں صرف اس لئے مارا گیا کہ وہ وعوت میں جھاتے پر ذلیل کیا جاتا ہے۔ ایک موقع پر انہیں صرف اس لئے مارا گیا کہ وہ وعوت میں جیاتیاں کھا رہے تھے۔

امبید کرنے اچھوتوں کو اس طرح تیار کیا کہ وہ اپنے حقوق کے لئے طاقت کا استعال کریں۔ ان کا کہنا تھا کہ "شیر بنو" کیونکہ ہندو بکریوں کی قربانی کرتے ہیں اور یہ کہ اپنے حقوق خود انہیں ہی اپی طاقت سے حاصل کرنا ہوں گے۔ اپنی روشی خود بنو۔ کیونکہ نہ تو کوئی ان کے لئے جنگ کرے گا اور نہ ہی ان کے حقوق ان کو رضاکارانہ طور پر ملیں گے۔

اگرچہ ہندوستان کے دستور میں اچھوت پر سے قانونی طور پر تعقبات کا خاتمہ ہوگیا ہو اور دو سری ذاتوں کی طرح ان کا بھی یہ حق ہے کہ وہ تعلیم' ملازمت اور ساجی زندگی میں مساوی طور پر حصہ لیں۔ گر عملی طور پر انہیں ہندو ساج میں نچلے درجہ پر رکھا گیا ہے۔ ای لئے ڈاکٹر المبید کرنے ۱۹۵۱ء میں اپنے ۵ لاکھ ساتھوں کے ساتھ برھ ذہب افتیار کرلیا۔ کیونکہ وہ اس سے مایوس ہوگئے تھے کہ ہندو ذہب میں رہتے ہوئے وہ اپنا مقدر نہیں بدل سکیں گے۔ ذہب کی تبدیلی اچھوت ذات کے لوگوں کا ایک احتجاج تھی کہ جس کے ذریعہ انہوں نے اس ذہب کو رد کردیا جو ان کو و قار اور اکترام دینے پر تیار نہیں۔

#### آزادی کے بعد

آزادی کے بعد اگرچہ ہندوستان میں ایک سیکولر معاشرہ قائم کرنے کی کوشش ہور ہی ہے۔ گر اونچی ذات اور مجلی ذات والول میں ایک تصادم اور کش کمش جاری ہ۔ اونچی ذات والے اپی مراعلت سے دستبردار ہونے کے لئے تیار نہیں اور ہر اس تحریک کی مخالفت کرتے ہیں جو ان کی مراعات کے خلاف ہوتی ہے۔ وہ مجلی ذات کے لوگول کو اس لئے کچلا ہوا رکھنا چاہتے ہیں کہ اس کے ذریعہ وہ ان فوائد کو قائم رکھ سکیں کہ جو ماضی میں ان کے پاس تھے۔ کیونکہ جو لوگ معاثی' ساجی اور نفسیاتی طور پر ت کیلے ہوئے ہوں ان کی ذات سے کسی کوخطرہ نہیں ہو آ۔ اس صورت میں آسانی سے سستی مزدوری مل جاتی ہے۔ اعلیٰ ملازمتوں کے لئے کوئی مقابلہ نہیں ہو تا۔ بے روز گاری سے تک آکر یہ لوگ ہر قتم کے گندے اور غلیظ کاموں کے لئے تیار ہوجاتے ہیں۔ تعلیم کے نہ ہونے کی وجہ سے نہ تو ان میں شعور ہو تا ہے اور نہ اتحاد اس لئے نہ تو یہ لوگ سیاست میں آتے ہیں اور نہ اونجی ذات والوں کے لئے کوئی خطرہ بنتے ہیں۔ اس کئے اونجی ذات والے اس صورت حال کو ہیشہ کے لئے اس طرح سے برقرار ر کھنا چاہتے ہیں۔ وہ موجودہ دور میں بھی انہیں ابھرنے نہیں دینا چاہتے۔ معاثی طور پر انہیں بہماندہ رکھنا چاہتے ہیں۔ ان کے جلسہ و جلوسوں کو ناپندیدگی سے دیکھتے ہیں اور السے موقعوں پر جھڑے وفساد کے ذریع انہیں درہم برہم کرنا چاہتے ہیں۔ اس بات کی بھی کوشش کی جاتی ہے کہ حکومت کی جانب سے جو مراعلت انہیں دی گئی ہیں' ان سے انہیں محروم رکھا جائے۔ مثلاً تعلیمی اداروں میں ان کا جو کوٹہ مخصوص ہے اس پر عملدر آمد نہیں ہو تا۔ اس پر اونجی ذات والے کئی مرتبہ فسادات کر بچکے ہیں۔ کیونکہ تعلیم یافتہ ہونے کی صورت میں وہ ملازمتوں کا مطالبہ بھی کریں گے اور ان میں ساتی شعور بھی آئے گا۔ اسلئے وہ ان کی تعلیم کے حصول کو ہر ممکن طریقے سے روکنا چاہتے ہیں۔

نچلی ذات والے اس جدید دور میں بھی جگہ اور قدم قدم پر منعصبانه رویہ کا شکار ہوتے ہیں۔ جب وہ دیمات اور گاؤں سے نکل کر شہوں میں آتے ہیں تو انہیں مکانات اور فلیٹ کرایہ پر نہیں ملتے۔ ملازمتوں میں ان سے تعصب برتا جاتا ہے۔ سینما ہوئل' پبک ٹرانپورٹ اور پبک تل سے انہیں دور رکھا جاتا ہے۔ ملازمت کے وقت ان سے ذات پوچھی جاتی ہے اور انہیں اس بات کا شدت سے احباس ہوتا ہے کہ وہ شرکی آبادی اور جوم میں بھی اپنی ذات اور شاخت کو کم نہیں کرسے مگر میں احباس ان میں غصہ اور احتجاج کے جذبات پیدا کرتا ہے اور اب وہ اس رویہ کے خلاف لانے پر تیار ہوتے ہیں۔

ہندوستان میں آج بھی اچھوت لوگوں کے خلاف فسادات ہوتے رہتے ہیں' ایک اندازے کے مطابق سال میں دس ہزار فسادات ایسے ہیں جو سامنے آئے ہیں' اور جن کی رپورٹ اخبارات میں چھی ہے۔ گرجو چھوٹے چھوٹے فسادات ہیں' ان کا کوئی شار نہیں۔ ان فسادات میں گھروں کو آگ لگانا' لوگوں کو زندہ جلانا' عورتوں کی بے حرمتی' ملل واسبب کو لوٹنا' عام باتیں ہیں جس کی وجہ سے یہ لوگ مستقل غیر یقینی اور عدم تحفظ کی حالت میں رہتے ہیں' عدلیہ اور دوسرے ریاسی اداروں کا رویہ ان کی جانب جائبدارانہ ہو تا ہے اور انصاف کا حصول ان کی پنچ سے آج بھی اتنا ہی دور ہے جتنا کہ جائب فدیم زمانہ میں تھا۔

گاؤں اور دیمات میں اب بھی ان کے ساتھ قدیم روایات ونظام کے تحت سلوک

کیا جاتا ہے۔ وہ اونچی ذات والوں کے کنویں کو استعال نہیں کرسکتے مندروں سے انہیں دور رکھا جاتا ہے اور مالی حالت خراب ہونے کی وجہ سے وہ دکاندار' زمیندار اور سود خور کے مقروض ہوجاتے ہیں اور یہ قرض ان کو قرضدار کا غلام بنا دیتا ہے۔

ان حالات کو دیکھتے ہوئے کچھ اچھوت لوگوں نے یہ محسوس کیا کہ ہندو ندہب میں رہتے ہوئے ان کی نجات کا کوئی راستہ نہیں اور وہ صرف ای صورت میں آزاد ہو گئے ہیں کہ جب ہندو ندہب اور اس کی روایات کا خاتمہ ہو۔ایک ولت وانشور ایل ۔ آر خیلے نے ہندو ندہب میں نقافتی انقلاب پر زور دیا کہ جس میں سب سے پہلے ہندو ندہب کو تباہ کیا جائے اور اس کے نزدیک ایسے ندہب کو تباہ کرنا کوئی غیر ندہبی کام نہیں۔ لیکن جب بھی اچھوت ذات کے لوگوں نے ہندو ندہب سے نکل کر مسلمان یا عیمائی ہونا چاہا تو اس کے خلاف بھی اونچی ذات والوں نے فیادات کئے۔ کیونکہ وہ یہ برواشت ہونا چاہا تو اس کے خلاف بھی اونچی ذات والوں نے فیادات کئے۔ کیونکہ وہ یہ برواشت نہیں کرسکتے جو لوگ ان کے گذے و غلیظ کام کرتے ہیں اور جن کی وجہ سے ان کی اونچی ذات قائم ہے وہ ان سے نکل جائیں۔ ساتھ ہی وہ اس بات پر بھی تیار نہیں کہ اپنی روایات بدل کرانہیں حقوق دیں۔

#### ولت پيننهر

پیل ذات کے لوگوں میں سیای شعور کی ابتداء اس وقت ہوئی جب وہ دیماتوں سے شہوں میں آئے اور یمال کی سیای مرکز میوں میں حصد لیا۔ پچھ لوگوں کو اس بات کا بھی موقع ملا کہ وہ تعلیم حاصل کر سکیں۔ اس کے ذریعہ وہ نہ صرف ملکی حالات اور سابی تبدیلیوں کے عمل سے واقف ہوئے بلکہ دو سرے ملکوں میں جو طبقاتی جدوجمد اور انقلابی تحریکیں چل رہی ہیں' ان سے بانہ کے اس نے ایمیں یہ جذبہ بیدا کیا کہ وہ

اپنے ساتھ ہونے والی ناانسافیوں کے خلاف آواز اٹھائیں اس جذبہ نے ۱۹۹۰ء کی دھائی میں دلت پیستھر کو جنم دیا۔ دلت پیستھر نے نہ صرف ذات پات اور طبقاتی نظام کے خلاف آواز اٹھائی بلکہ ہندو ذہب اور سرمایہ داروں کے خلاف بھی احتجاج کیا۔ یہ تنظیم اس وقت مہارا شریس زیادہ منظم ہے گر اب آہستہ آہستہ ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں بھی مقبول ہورہی ہے۔

ولت پیننھر کے بانیوں نے ماضی کے تجربات اور موجودہ صورت عال کو پیش نظر رکھتے ہوئے اس بات پر زور دیا کہ ان کی تنظیم کی بنیاویں جمہوری روایات پر ہوں۔ اور تنظیم محض چند افراد کے لئے نہ ہو۔ اس کا اظہار ان کے ایک راہنما نے اس طرح سے کیا کہ :۔

"جمیں نیتاؤں کی ضرورت نہیں اور نہ ہی اس کی ضرورت ہے کہ احکامات اوپر سے نیچے دیئے جائیں۔"

للذا انہوں نے مقامی جماعتوں اور دوسرے گردپوں کو اس طرح سے منظم کیا کہ وہ آزادانہ اور خودمخارانہ کام کرسکیں اور ساتھ ہی ساتھ ایک دوسرے سے رابطہ رکھیں۔ ان کے پردگرام کا بنیادی مقصد یہ ہے کہ دلت لوگوں کی زندگی کی عملی مشکلات کو دور کیا جائے اور ان کی روایات و اقدار کو بدلا جائے۔ مثلا" ہندو نہ ہب میں دیودای کا تصور ہے کہ جس کے ذریعہ عورتوں سے پیشہ کرایا جاتا ہے۔ دلت پینتھر نے اس کے خلاف آواز اٹھائی اور اس سلسلہ میں ایک طرف تو انہوں نے لوگوں میں خاندانی فخر کو ابھارا تو دوسری طرف انہیں تعلیم حاصل کرنے کی ترغیب دی اور ان کے ماث مائل حل کرنے کی کوشش کی۔ برہمن اور بنیئے جو اس گھناؤنے کاروبار میں معاشی مسائل حل کرنے کی کوشش کی۔ برہمن اور بنیئے جو اس گھناؤنے کاروبار میں معاشی مسائل حل کرنے کی کوشش کی۔ برہمن اور بنیئے جو اس گھناؤنے کاروبار میں ماؤٹ بن ان کے کردار کے بارے میں بتاتے ہوئے کہا کہ :

"برہمن اور بنیئے اس تجارت کو چلا رہے ہیں وہ اپنی لؤکیوں کو اس گندے کھیل میں نہیں ڈالتے۔ وہ صرف ہمارے لوگوں کو کچل کر رکھنا چاہتے ہیں۔ "

ان کے پروگرام میں کسانوں کو منظم کرنا مزدوروں کے لئے بہتر تنخواہوں کے لئے جہتر تنخواہوں کے لئے جہتر تنخواہوں کے لئے جدوجہد کرنا عورتوں کی حفاظت کرنا کا خدوجہد کرنا کو حفاف عدالتی چارہ جوئی کرنا کا حکومت اور اس کے ریاستی اداروں کی بے عملی سیاست دانوں اور نوکر شاہی کے خلاف تحریکیں چلانا شامل ہے۔

ولت پیننھر تحریک کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ محض اپنی ذات تک محدود نہیں بلکہ انہوں نے وسیع بنیادوں پر ایک انقلابی تحریک کو شروع کیا ہے۔ وہ عالمی انقلابی تحریکوں کے تجربات سے فائدہ اٹھانا چاہتے ہیں۔ انہوں نے صحیح معنوں میں دلت لوگوں کے ممائل کی نشاندہی کرتے ہوئے ان کے حل کا پروگرام بنایا ہے۔ ان کے پروگرام کے چند اہم پہلو یہ ہیں۔

دلت كون ہے۔ ؟

شیڈول کاسٹ اور قبائل کے لوگ' نے بدھ ندہب کو ماننے والے' مزدور' زمین سے محروم غریب کسان' عورتیں اور وہ تمام لوگ جن کا سیاسی' معاثی اور ندہی طور پر استحصال کیا گیا ہو۔

ہارے دوست کون ہیں۔؟

- ا ۔ وہ تمام انقلابی جماعتیں جو ذات پات اور طبقاتی نظام کے خلاف ہیں اور بائیں بازو کی حقیقی جماعتیں۔
  - ۲ \_ معاشرے کے وہ تمام طبقات جو معاشی اور سای استحصال کا شکار ہیں۔

ہمارے دوست کون ہیں؟ ہمارے وسمن کون ہیں؟

- ا طاقت 'دولت اور قمت ـ
- ۲ زمیندار سرمایی دار سود خور اور ان کے گماشتے۔
- ۳ وہ جماعتیں جو نہ ہب اور ذات بات کی سیاست کرتی ہیں' اور وہ حکومت جو ان کی مدد کرتی ہے۔
  - آج کے مسائل
  - ا غذا كياس اور مكان
  - ۲ للازمت وبين الجهوت ذات سے نا انصافيوں كا خاتمہ

اپنے پروگرام کی وضاحت کرتے ہوئے ولت پیننھر نے اس کی نشاندہی کی کہ ولت لوگوں کی زندگی کو تبدیل کرنے اور ان کے مسائل کو حل کرنے کے لئے ایک کمل انقلاب کی ضرورت ہے۔ حالات کو محض اصلاحات سے نہیں بدلا جاسکتا۔ موجودہ پیماندگی سے نظنے کے لئے ولت لوگوں کو سیای' محاثی اور ثقافتی جدوجمد کرنا ہوگ' معاشرہ اپیلوں' ورخواستوں اور سنیہ گری کے ذرائع سے بھی تبدیل نہیں ہوگا۔ اس کے لئے ایک عوامی تحریک کی ضرورت ہے جو زمین سے پیدا ہو' زبنوں میں پھلے کے لئے ایک ایک عوامی تحریک کی ضرورت ہے جو زمین سے پیدا ہو' زبنوں میں پھلے کے لئے ایک عوامی تحریک معاشرہ میں بنیادی تبدیلی لائے گی۔

## ولت پروگرام کے خاص نکات

ا - چونکہ ولت آبادی کا ۸۰ فیصد دیماتوں میں رہتا ہے اور ان کی اکثریت کھیت مزدور ہے' اس کئے ضرورت اس بات کی ہے کہ ان زمین سے محروم کسانوں کو زمین دی حائے۔

- ۲ ۔ زمینداری کا خاتمہ ہونا چاہئے۔ کیونکہ زمیندار اپنی دولت اور طاقت کے سمارے والت کسانوں پر ظلم ڈھا تا ہے اور تشدد کرتا ہے جس کی وجہ سے دلت زندگی ان کے لگائے ہوئے زخوں سے چور چور ہے۔ اس لئے اس نظام کا خاتمہ ضروری ہے۔
  - س ۔ زمین سے محروم کی شخواہوں میں اضافہ کیا جائے۔
  - م ۔ ولت لوگوں کو پلک نلکے سے پانی حاصل کرنے کا حق ہو۔
- ۵ ۔ ولت لوگوں کو یہ حق ملنا چاہئے کہ وہ گاؤں میں دو سرے لوگوں کے ساتھ
   مل کر رہیں۔ انہیں پہلے کی طرح گاؤں سے باہر رہنے پر مجبور نہ کیا جائے۔
  - ۲ ۔ تمام ذرائع پیداوار پر دلت لوگوں کا حق تشلیم کیا جائے۔
- کے ۔ ثقافتی اور معاشی انتصال کا خاتمہ ہونا چاہئے۔ ہندوستان میں سوشلزم کو قائم
   کرکے معاشرے کی تشکیل نو ہونا چاہئے۔
- ۸ ۔ تعلیمی اواروں میں واظلہ کے وقت ذات اور ندجب کے بارے میں سوالات میں سوالات میں سوالات میں سوالات میں سوالات میں سوالات میں اور خصنے جاہئیں۔
- عکومت کو چاہئے کہ ذہبی اداروں کی مدد بند کردے اور یہ رقم دلت لوگول
   کی فلاح و بہود پر خرچ کرے۔

ولت پیننهر اپ عزائم کااظهار اس طرح کرتے ہیں۔

"ہم مزدوروں' دلت لوگوں اور زمین سے محروم کسانوں کو فیکٹریوں' دیمانوں اور شہروں میں متحد کریں گے۔ ہم ان تمام نا انصافیوں کے خلاف لومیں گے کہ جن کا شکار دلت ہیں۔ ہم ذات اور ورن کے نظام کو تباہ کردیں گے اور اس سے دلت لوگوں کو آزاد کرائیں گے۔

کونکہ یہ نظام ان لوگوں کے دکھوں کے نتیجہ میں پیدا ہوا ہے اور ایک استحصالی نظام ہے۔ موجودہ نظام اور ریاست نے ہمارے تمام خوابوں کو پورا نہیں ہونے دیا' اس لئے دلت کے خلاف تمام نا انصافیوں کے خاتمہ کا ایک ہی طریقہ ہے کہ دلت خود ریاست پر قبضہ کرلیں اور عوامی جمہوریت قائم کریں۔ دلت لوگوا ان کے ہمدردوا دلت پینتھر کے ممبروا دلت لوگوں کی آخری جنگ کے لئے تیار ہوجاؤ۔"

# دلت اور تاریخ

تاریخ قوموں' طبقوں اور ذاتوں کی تعمیر و تشکیل میں اہم حصہ لیتی ہے۔ کیونکہ ماضی میں کچلی ہوئی قوموں' طبقوں اور ذاتوں کی ایک جدوجہد ہوتی ہے۔ ان کی فتح و شکست کی داستانیں ہوتی ہیں۔ ان کی عظیم مخصیتیں ہوتی ہیں۔ ان کے مفکر' دانشور اور مصلح ہوتے ہیں۔ یہ ان میں جدوجہد کرنے 'لانے' جنگ کرنے اور حقوق حاصل کرنے کا جذبہ پیدا کرتے ہیں۔

لیکن ہندوستان میں کچل ذات کے لوگوں کی کوئی تاریخ نہیں ۔ یہ تاریخ سے محروم لوگ ہیں۔ کیونکہ انہیں معاشرے سے علیحدہ کرکے تاریخ بنانے اور اس کی تشکیل کرنے کے عمل سے دور کردیا۔ یہ صدیوں سے تاریخ میں موجود تو ہیں گر ان کا کوئی عمل تاریخ میں نہیں ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ جن کی زندگی صدیوں جمود کا شکار رہی ' ایک ایبا جمود کہ جس میں کوئی حرکت نہیں ہوئی' کوئی بخاوت نہیں ہوئی' کوئی احتجاج نہیں ہوا۔ انہوں نے معاشرے کے تمام گندے کام کے ہوں خود غلاظت کا ایک حصہ بن گئے۔ گر اس کے باوجود معاشرے نے ان کی اجمیت کو تشلیم نہیں کیا۔ جمالت و بنوا تقیت نے صدیوں ان کے زہنوں کو ایبا زنگ آلود کیا کہ ان میں کوئی مفکر' دانشور اور ادیب پیدا نہیں ہوا۔ اور اگر کوئی پیرا بھی ہوا تو اسے اس طرح نظر انداز کیا گیا کہ اور ادیب پیدا نہیں ہوا۔ اور اگر کوئی پیرا بھی ہوا تو اسے اس طرح نظر انداز کیا گیا کہ

آج ناریخ میں اس کا نام و نشان بھی نہیں ملاک

اچھوت ذات کے لوگوں کے لئے ماضی تلخ اور کروا ہے۔ ان کی تاریخ ان کے لئے سوائے نفرت اور ذلت کے پچھ نہیں۔ لیکن یہ تاریخ بھی ان میں ایک جذبہ پیدا کر ربی ہے' غصہ' احتجاج' نفرت' انقام کا جذبہ' اپنی حالت کو بدلنے کا جذبہ' تاریخ اور ماضی سے انقام لینے کا جذبہ۔ کیونکہ تاریخ نے انہیں کچھ نہیں دیا۔ ان کی پوری تاریخ گندگی میں لیٹی ہوئی تاریخ ہے کہ جس میں فرجب انسانیت اور اخلاق کے نام پر انہیں ذلیل و خوار رکھا گیا۔ شهرسے دور گندی بستیوں میں آباد ہونے پر مجبور کیا گیا جسمانی و ذہنی طور پر انہیں جامل اور توہم پرست بنایا گیا۔اچھی غذا' لباس اور رہائش سے انہیں محروم رکھا گیا اور مجبور کیا گیا کہ وہ گندگی و غلاظت کے کیڑے کی طرح زندگی گزاریں۔ جو لوگ صدیوں سے ان حالات سے گزرے ہوں' ان کے دکھ' درو اور اذیت کا دو سرے لوگ صرف احساس کر سکتے ہیں۔ گر احساس اور تجربہ میں فرق ہے اس لئے صرف یہ لوگ اپنے تجربات کے ذریعے اپنے دکھوں کے ذریعہ اپنی ذات سے آگمی حاصل كريحتے ہيں اور آج جب وہ ائي ذات كے دكھ سے آگاہ ہوتے ہيں تو ان ميں بغاوت اور احتجاج کا جذبہ شدت کے ساتھ ابھرتا ہے اور وہ خود کو ماضی کی ہریاد سے کاٹ کر اپنا رشتہ مستقبل سے جوڑتے ہیں۔ کیونکہ ماضی نے انہیں سوائے نفرتوں کے اور کچھ نہیں دیا اور اب جدوجمد کے ذریعہ صرف مستقبل سے ان کی امیدیں وابستہ ہیں کی وہ جذبہ ہے کہ جس نے مجلی ذات کے لوگوں کو باعمل بنا دیا ہے اور کی جذبہ ان کے ادب اور تحریروں میں ہے۔

تاریخ انہیں بتاتی ہے کہ وہ کون ہیں۔ جنہوں نے انہیں سیماندہ رکھا ہے وہ کون کی قوتیں ہیں ، وہ کون سے طبقات ہیں ، وہ کون کی طاقتیں ہیں کہ جنہوں نے انہیں کیلا

اور دبائ رکھا وہ کون سے عقائد اور روایات ہیں کہ جنہوں نے انہیں فکنجہ میں اس طرح جکڑے رکھا کہ صدیوں وہ آزادی' عزت و قار کے مفہوم کو سجھنے سے قاصر رہے اس لئے گڑگادھر پنٹوانے کما کہ:

" میرے خیال میں دلت کوئی ذات نہیں۔ دلت وہ ہے کہ جس کا اس ملک کی سابی اور اقتصادی روایات نے استحصال کیا ہو۔ وہ کسی دیو تا تنائخ روح مقدس کتابول فقدر اور آسانی طاقت پر یقین نہیں رکھتا کہ یہ سب ذات بات پر زور دیتے ہیں۔ دلت تبدیلی اور انقلاب کی علامت ہے۔"

نچلی ذاتوں کی اصل آزادی کا انحصار اس پر ہے کہ ماضی کی ہر روایت اور نشانی کو ' تہس نہس کردیا جائے اور انہیں مٹا کرنٹی بنیادوں پر اپنی زندگی تعمیر کی جائے۔

قومیں اور طبقے آریخ کے ذریعہ اپنی شاخت کو دُھوندُتے ہیں۔ گر اچھوت ذات کے لوگ اپنی اس آریخی شاخت کو مثانا چاہتے ہیں' اسے بھلانا چاہتے ہیں۔ وہ اپنی شاخت کو ماضی میں نہیں' مستقبل میں تلاش کرنا چاہتے ہیں۔ ایک الیی شاخت کہ جس میں عزت و و قار ہو۔ ان کی آریخ ماضی میں نہیں بلکہ مستقبل میں ہے۔

اچھوت ذات کی شاخت کے لئے کی نام دیئے گئے مثلاً ہر یجن (خدا کے بچ)
جس کو وہ اس لئے نہیں مانے کہ اس میں برہمنوں کی شفقت ہے۔ اس سے ان کے دکھ درد و انیت کا اظمار نہیں ہو تا۔ اس لئے وہ خود کو دلت کہتے ہیں 'جس کے معنی ہیں کچلے ہوئے لوگ۔ اس نام میں ان کا صدیوں کا استحصال پوشیدہ ہے اور وہ اس استحصال سے سیکھنا چاہتے ہیں۔ جدوجمد کرنا چاہتے ہیں اور مزاحمت کے ذریعہ اپنی ذندگی برلنا چاہتے ہیں۔

دلت تحریک اس صدی کی اہم تحریکوں میں سے ہے۔ کیونکہ یہ لوگ اپنے انسان ہونے کا حق مانگ رہے ہیں۔

### میل اوم ویدت / ڈاکٹر مبارک علی

# مهاراششر کا دلت اوب

### دلت ادب کی جزیں

ایک مرابی کماوت ہے کہ برہمن کے گھر میں لکھنا پڑھنا کنبی کے ہاں اناج'
مہار اور منگ کے ہاں گیت' اس کا مطلب سے ہوا کہ برہمن ذات کی تعلیم پر اجارہ
داری ہے۔ کنبی (مرابرٹر) کھیتی باڑی کرتا ہے۔ جبکہ اچھوت' مہار اور منگ تعلیم اور
زرعی پیدوار دونوں سے محروم ہیں۔ اس سے ایک سے بات بھی ظاہر ہوتی ہے' کہ چلی
ذات کے لوگ آگرچہ لکھ نہیں سکتے۔ گر ان کے ہاں گیتوں کی شکل میں زبانی روایات
موجود ہیں۔

گیتوں کی حفاظت زبانی روایات کے ذریعہ کی جاتی رہی ہے۔ تامل شاعری کے مطالعہ کے بعد پنہ چاتا ہے کہ تحریری طور پر شاعری کرنے والے متوسط اور اونچی ذات کے تھے۔ لیکن وہ شاعری جو زبانی طور پر سینہ بہ سینہ چاتی ہے ان گیتوں اور نظموں کو یاد کرنے والے خانہ بدوش بھائ ہوتے تھے کہ جن کا تعلق اچھوت ذاتوں سے تھا۔ یہ یاد کرنے والے خانہ بدوش بھائ ہوتے تھے کہ جن کا تعلق اچھوت زبان سے تھا۔ یہ بات تقریبا "ہندوستان کے ہر علاقہ پر پوری ارتی ہے کہ جمال سنسکرت زبان پر برہمن بات تقریبا" ہندوستان کے ہر علاقہ پر پوری ارتی ہے کہ جمال سنسکرت زبان پر برہمن

کی اجاری داری رہی اور نچلے درجے کے لوگ گیتوں کو زبانی دھراتے رہے۔ بھگی تخریک کے دوران نچلی ذاتوں نے ان گیتوں سے استفادہ کیا۔ اور اس کی باقیات میں سے ایک تماشہ کی روایت ہے جو کہ نچلی ذاتوں کے فن کاروں کی تخلیق ہے۔ اور اس لئے آج بھی اسٹریٹ تھیٹر کے لوگوں کا نہاق اڑاتے ہوئے انہیں بھانڈ اور ڈوم کما جاتا ہے۔ بمیں اب تک اس کا پورا بورا اندازہ نہیں کہ نچلی ذات کے لوگوں نے کس حد تک اونچی ذات کے لوگوں نے کس حد تک اونچی ذات کے لوگوں کے خلاف احتجاج 'اور بعناوت کی روایات کو باتی رکھا۔ لیکن اس کا پچھ اظہار عوای کماوتوں میں مل جاتا ہے جیسا کہ از پردیش کے لوک گیتوں میں سیتا' رام کے رویہ کے خلاف احتجاج کرتی ہے یا مہاراشتر کے دھول ڈسٹرکٹ میں مراہشہ رام کے رویہ کے خلاف احتجاج کرتی ہے یا مہاراشتر کے دھول ڈسٹرکٹ میں مراہشہ کہانوں کے وہ گیت کہ جن میں انیسویں صدی کی جیلوں کی اہل برطانیہ کے خلاف بعناوت کو بیان کیا ہے۔

اس چیز کو ذہن میں رکھنا چاہئے کہ جب متوسط اور ٹیلی ذات کے انقلابی جیسے جو نیسا پھول ' پنڈت کو نڈی رام اور گوپال بابا والانگ کر انیسویں صدی میں مماراشر میں ابھرے تو انہوں نے چلی ذات کے لوگوں میں شعور پیدا کرنے کی غرض سے گیتوں اور نظموں کو استعال کیا ۔یہ طرز افتیار کرتے ہوئے انہوں نے اس قدیم اسلوب اور طریقہ کو افتیار کیا جس سے لوگ پہلے سے واقف تھے۔

اس لئے یہ کما جاسکتا ہے کہ ۱۹۹۰ء کی دھائی میں مماراشتر میں جو دلت تحریک شروع ہوئی وہ مراہٹہ ادب کے خاکہ میں کوئی احتجاجی تحریک نہیں تھی۔ بلکہ یہ امبید کرنے شروع کی ہوئی تحریک تھی جو کہ برہمنوں کے خلاف تھی چونکہ اس کی ادبی روایات مجلی ذات کے قدیم ادب میں تھیں' اس لئے اس نئی تحریک نے مراہئی ادب کی بنیادوں کو ہلاکر رکھ ریا۔

### ولت ادب كاباني انابهاؤسات

اگرچہ دلت اوب کی تحریک ۱۹۲۰ء اور ۱۹۷۰ء کی دہائیوں میں شروع ہوئی گر جس ادیب نے اس سے قبل اس تحریک کو جڑیں فراہم کیں وہ انابھاؤساتھ (۱۹۲۰ء سے ادیب نے اس سے قبل اس تحریک کو جڑیں فراہم کیں اچھوتوں کی منگ ذات سے تھا، مہار سے نہیں۔ اس ذات کے لوگوں نے ڈاکٹر المبید کرنے کو بدھ مت اختیار کرنے کی تحریک میں مدو دی تھی۔ ساتھ دلت اوب کی تحریک کی پیدوار نہیں تھا۔ بلکہ یہ مزدوروں کی تحریک کے بیت خاندان سے تھا کر دروروں کی تحریک کے بیت میں باشعور ہوا تھا۔ اس کا تعلق ایک ایسے خاندان سے تھا کہ جس کہ جس کوئی زمین نہیں تھی۔ وہ جنوبی مہاراشر میں سنگلی کے مقام پر پیدا ہوا اور ۱۹۳۰ کی دھائی میں جمیئی گیا۔ جمال وہ کمیونسٹوں کی ثقافتی تحریک سے ملک ہوگا۔

ساتھ نے اوب کی کی اصاف میں لکھا ہے۔ اس کے ناول اور افسانے آج تک برے شوق سے پڑھے جاتے ہیں بلکہ یہ کمنا صحیح ہوگا کہ اس سے بہتر اب تک دلت اوب تخلیق نہیں ہوا۔ اس کی کمانیوں کے موضوعات بڑے سادہ اور آسان فہم ہوتے ہیں ان کا انجام خوثی و غم دونوں پر ہو تا ہے۔ اس کے ہیرو وہ لوگ ہیں کہ جنہوں نے برطانوی نو آبادیات کے خلاف جنگیں لڑیں اور بمادرانہ کارناے سرانجام دیئے۔ ان میں ڈاکوؤں سے لے کر اسکول کے استاد سب شامل ہیں۔ ساجی موضوعات میں وہ ممار ذاکوؤں سے لے کر اسکول کے استاد سب شامل ہیں۔ ساجی موضوعات میں وہ ممار ذات کے لوگوں کا روبیہ بیان کرتا ہے۔ جس میں وہ گاؤں کی ظالمانہ روایات کے خلاف بعناوت کرتے ہیں۔ مجلی ذات کے لوگوں کے جذبات کا اظہار اس نے گیتوں کے ذریعہ بعناوت کرتے ہیں۔ مجلی ذات کے لوگوں کا مزدد سے کا تذکر ہے جو کہ گاؤں میں بیوی بچوں

اور رشتہ داروں کو چھوڑ کر شرمیں آگئے ہیں۔ اس کا سب سے برا کارنامہ "تماشہ" کے طریق کار کو بدلنا ہے۔ اگرچہ اس کی ابتداء نجلی ذات کے لوگوں نے کی تھی مگر بعد میں او کچی ذات والوں نے اس پر قبضہ کرلیا تھا۔ ۱۹۲۰ء کی دہائی میں ستیاشا دھوک اور ۱۹۳۰ء کی دہائی میں امبید کرنے مخفر ڈراموں کے ذریعے کچلی ذات کے لوگوں میں ساجی تبدیلی کے لئے کام کیا۔ اسے انہوں نے "تماشہ" کی بجائے "جلسہ" کہا۔ ساتھ نے اس تماشہ کی صنف کو اینے مقصد کے لئے استعال کیا اور تبدیلی یہ کی کہ اس کا ابتدائی گیت جو کہ دیو ہاؤں کی تعریف میں ہو تا تھا 'اسے ختم کردیا اور کہانی کا موضوع جو کہ '' كرش و كوپوں" كے بارے ميں ہو يا تھا' اس كى جگه اس نے ساجى موضوعات كوليا-ساتھے نے اپنی تحریروں میں مچلی ذات کے لوگوں کی شہری زندگی اور ان کے ماکل کو بیان کیا ہے۔ اس کے ہاں پیل ذات کے لوگوں کے استحمال کے بارے میں موجودہ دلت ادب کے مقابلہ میں احتجاج کم ہے۔ اس طرح اس کے وہاں وہ تلخی اور غصہ بھی نہیں جو کہ دلت ادیبول کی تحریوں میں ملتا ہے۔ لیکن اس کی تحریول میں میل ذات کے لوگوں کے مسائل کو جس انداز میں بیان کیا گیا ہے اس میں ان کا استحصال اور ان کی محروی بوری طرح ابھر کر آتی ہے۔ اور اس نے ساتھ کو دلت اوب کا حصد بنا دیا ہے۔ اگرچہ ولت اوب اور ولت تحریک اس کی موت کے بعد مقبول ہوئی۔ جب مزدوروں کی تحریک کمزور بردی اور کمیونسٹ پارٹی کا ثقافتی شعبہ بے جان ہوا تو دلت تحریک نے اس کی جگہ لے لی۔

انابھاؤ ساتھے نے تمام زندگی عربت و مفلسی میں گزاری۔ آخر زندگی میں زندہ رہنے کے لئے اس نے ستے قتم کے ناول کھے اور ۴۸ سال کی عمر ہی میںوہ مرگیا اور اپنے پیچے سوائے اپنی تحریروں کے اور کچھ نہیں چھوڑا۔

### دلت ادب کی پیدائش

عبوری دور میں جو ادیب ابھرے ان میں بابو راؤ باگلی قاتل ذکر ہے۔ یہ ممار ذات سے تھا اور اس کا تعلق بائیں بازو کی تحریک سے تھا اس نے ان فجلی ذات کے لوگوں کے بارے میں لکھا جو شہروں میں آباد سے دو سرا ادب شکر راؤ گرت تھا جو ممار بدھ تھا اور نقطہ نظر کے اعتبار سے اس کے بال اعتدال تھا۔ ان کے علاوہ دو سرے ادیب جنموں نے فجلی ذات کے مسائل پر لکھا ان میں ناراین سروے مشہور ہوا 'پراگرت ساہنیہ سےا' اور بدھ ساہنیہ کے اداروں نے بھی کچھ ادیب پیدا کے۔ لیکن حقیقت ساہنیہ سے کہ آزادی کے بعد دو دہائیوں تک سابی تبدیلیاں نہیں ہو کیں' اور معاشرہ ٹھرا ہوا رہا۔ ۱۹۲۰ء اور ۱۹۵۰ء کی دھائیوں میں انقلالی اور جنگ جو ذائیت کا ادب تخلیق ہوا۔

یمال پر سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ آخر اس قتم کا اوب اس زمانہ میں کیوں پیدا ہوا؟ اس کی وجہ سے تھی کہ اس زمانہ میں ہندوستانی معاشرے میں معاثی و ساجی طور پر انقلابی تبدیلیاں آئیں اور ایک نئی ولت نسل ابھری کہ جس کا تعلق شراور گاؤں دونوں جگہوں سے تھا۔ سرمایہ داری کی وجہ سے زرعی پیدوار میں جو تبدیلیاں آئیں انہوں نے چلی ذات کے لوگوں کو بہت می روایتی اقدار سے آزاد کردیا۔ ساتھ ہی مزدوروں اور سرمایہ داروں کے درمیان شہول میں فاصلے برھے' اس کے تیجہ میں جو تصادم اور خول ریزی ہوئی' اس کا شکار دلت لوگ ہوئے۔ جس نے ان کے شعور میں اضافہ کیا۔ اس صورت حال نے جمبئی شہر کی زندگی اور دلت لوگوں کے ذہن کو بدل کر رکھ دیا۔ پھر اس صورت حال نے جمبئی شہر کی ذندگی اور دلت لوگوں کے ذہن کو بدل کر رکھ دیا۔ پھر نئی نسل ان میں سے تھی کہ جنہوں نے تعلیم کے فردغ سے فائدہ اٹھایا جس کی وجہ

ہے حکومت کی ملازمتوں کے حصول میں انہیں کچھ مواقع طے۔ اس نے ان میں ایک متوسط طبقے کو پیدا کیا۔ اس متوسط طبقہ کے والدین سابی طور پر کچلے ہوئے تھے اور یہ لوگ خود شہوں میں غلیظ کچی آبادیوں میں رہائش پذیر تھے۔ جب ان لوگوں نے اپنے سابی رتبہ کو بردھانے کی کوشش کی تو اس جدوجمد میں انہوں نے ذات پات کی تفریق اور معاشی استحصال کو بری طرح محسوس کیا۔ اس دوران میں انہوں نے مزدور طبقوں کی ابھرتی تحریکوں کا بھی مشاہرہ کیا کہ جو سرمایہ دار نظام اور اس کے استحصال کے خلاف تھیں۔

کین سایی طور پر میہ مابوس اور ناامید نسل تھی۔ نکسل باڑی کی تحریک، ایک لهر کی طرح اٹھی اور مہارا شرمیں کچھ اثر ڈالے بغیر ختم ہوگئ۔ انہوں نے دوسری بائیں بازد کی جماعتوں پر اس لئے اعتبار نہیں کیا کہ وہ برہمنوں کے زیر اثر تھیں اور ان کے منشور میں ان کا کوئی ذکر نمیں تھا۔ اور بیا ایوسی اس وقت اور بھی بردھ گئ جب ڈاکٹر امبید کرنے کی قائم کی ہوئی جماعت سیاسی تعطل کا شکار ہوگئے۔ لیکن امبید کرنے ان میں جو روح اور جذبہ پیدا کردیا تھا وہ بغاوت اور انقلاب کا جذبہ تھاکہ طبقاتی استحصال کے خلاف جدوجمد کی جائے اور اس سے آزادی حاصل کی جائے۔ انقلاب کے بیہ وہ جذبات تھے کہ جو نئے لکھنے والوں کی شاعری میں بھٹ پڑے۔ نام دیودھال ' دیا پور ' ج وی دیور ومن نمباکر اردن کمبل ان شاعود میں سے میں کہ جنوں نے اس جذب کا شدت کے ساتھ اظمار کیا۔ ان کی شاعری کو احتجاجی تحریکوں کے ذریعہ بھی مدد ملی ا جن میں "جھوٹے رسالوں" کی تحریک قابل ذکر ہے۔ ان میں "است درشن" (بیہ رسالہ دلت ادبی تحریک کا اہم رسالہ تھا جے ١٩٦٨ء میں اور نگ آباد کے پروفیسر واکثر گنگا وهر پنغو نے جاری کیا تھا) "ماگوا" (اے19ء میں جاری ہوا' اس کا تعلق مار کسی گروپ

سے تھا) دات ادب کا سای تحریکوں سے تعلق ابتداء سے ہی رہا۔ اس کے اکثر لکھنے والے دلت پینتھر کا منشور معاثی اور ساجی طور پر انقلابی تبدیلیوں کا اعلان کرتا تھا۔ اس کا نعرہ تھا کہ "برہمنو کے اقتدار میں معمولی حصہ نہیں' بلکہ پوری سرزمین پر حکومت" اس تحریک کے پس منظر میں جو ذبمن کام کر رہا تھا اس کا اظہار ایک رکن نے اس طرح کیا کہ "ہمیں یہ جانے کی کوئی خواہش نہیں کہ منشور میں کیا ہے؟ ہمیں صرف یہ جانے کی ضرورت ہے کہ اگر کوئی ہماری بمن کی عزت پر دست درازی کرتا ہے تو اس کا گلا کاف ڈالنا چاہئے۔"

## ولت اوب كياب ؟

ولت اوب کی آگر تعریف کی جائے تو یہ کما جاسکتا ہے کہ ولت اوب ولت کا اور ولت کا اور ولت کا اور ولت کے بے۔ اس اوب میں صرف اچھوت ذات کا مسئلہ بی نہیں ہو تا بلکہ وہ اوپی ذات کے اس اوب سے بھی انکار کرتے ہیں جو ان کے حق میں لکھا گیا ہے چاہے اس نے ترقی پیند سوچ میں اضافہ ہی کیول نہ کیا ہو' نہ ہی ولت اوب فجلی ذات کے لوگوں کی ان تحریکوں کو قبول کرتا ہے کہ جس میں ذات کی تقتیم کو قبول کرلیا ہو۔ اور ہندو مت کی روایات کو مان لیا ہو جسے چوک میلا اور مہار بھگتی گروؤں کے گیت' ولت اوب اس لئے فجلی ذات کے لوگوں کا ہے کہ اس میں نہ صرف ان کا کرب ہے بلکہ ذات بی تقتیم کے ظاف بعناوت بھی ہے۔ اس کا اظہار ولت کے معنوں میں ہیں۔ ذات بیات کی تقتیم کے ظاف بعناوت بھی ہے۔ اس کا اظہار ولت کے معنوں میں ہیں۔ نہوا ہوئے لوگ" اس اصطلاح کا استعال سب سے پہلے ۱۹۹۰ء کی وہائی میں "لیماندہ طبقات" کے بجائے ہوا ہے لیکن اس کی مقبولیت دو دہائیوں کے اندر اندر ہوئی اور مریخی کو ترک کرکے ولت کو اس لئے اختیار کیا کہ اس میں ذات بات کے ظاف

بغاوت کا جذبہ موجود ہے اور یہ ایک سیکولر اصطلاح ہے۔

اس لفظ سے دو باتوں کا اظہار ہو تا ہے۔ پیلی ذات کے اعتبار سے استحصالی کیفیت'
اور ساجی اعتبار سے طبقاتی حیثیت۔ تمام دلت ادب میں اس دوئی کے خلاف اظہار کی شدت ہے۔ دلت تحریک میں ابتداء ہی سے اس پر مباحثہ ہوا کہ کیا دلت میں صرف پیلی ذات کے لوگوں کو شامل کیا جائے یا تمام مظلوم اور استحصالی طبقوں کو؟ اکثر دلت رانشوروں نے اس اصطلاح کو وسیع معنوں میں اختیار کیا ہے اور اس میں پیلی ذات کے لوگ نے بدھ مت کو افتیار کرنے والے مزدور' زمین سے محروم کسان' اور عور تیں کہ جن کا معاشی و سابی و ساجی لحاظ سے نہ جب کے نام استحصالی کیا گیا' یہ سب شامل کے جن کا معاشی و سابی و ساجی لحاظ سے نہ جب کے نام استحصالی کیا گیا' یہ سب شامل

ولت پینتھر کی تحریک مماراشر میں اچھوت ذات کے لوگوں میں محدود رہی۔
خاص طور سے وہ لوگ کہ جنہوں نے بدھ مت اختیار کرلیا تھا' اگرچہ لوگ دلت کو
پیماندہ ذاتوں کے لئے بی استعال کرتے رہے' ولت ادیب اس بات پر نور دیتے ہیں
کہ ولت اوب میں وہ تحریریں قطعی نہیں آئیں کہ جنہیں اونچی ذات والول نے تخلیق
کیا ہو' کونکہ ان کے نزویک وہ ولت لوگوں کے جذبات کی صبح ترجمانی کرنے کے اہل
نہیں ہیں۔

لکن سے حقیقت ہے کہ ذات پات کی تقیم سے معاشرہ کی اکثریت کا جو استحصال ہوا اور طبقاتی تقییم نے جو لوگوں کو دکھ دیئے' ان دونوں کا اظہار دلت ادب میں ہو آ ہے اور دلت ادب کی تخلیق کے پیچے ہی جذبہ کار فرما ہے (دلت ادب میں عورت کی مظلومیت کا اظہار بہت کم ہے) ماں کی حیثیت سے اس کی مظلومیت ضرور ابحرتی ہے' گر اس کا شعور زیادہ نہیں۔ اب دلت عور تیں تھوڑا بہت ککھ رہی ہیں۔ گر ان کی

تعداد نہ ہونے کے برابر ہے۔

اس لئے کما جاسکتا ہے کہ مراہٹی زبان میں دلت ادب ایک اجتماعی ادب ہے اور اس نے اپنی علیحدہ شاخت کو قائم کیا ہے۔ اور نہ صرف یہ بلکہ مراہٹی ادب میں تبدیلی کا ایک جذبہ بھی پیدا کیا ہے۔ کوئکہ بیبویں صدی میں مراہٹی قلمکار ذہنی طور پر اپنے معاشرے اور اس کے مسائل سے بہت دور تھے۔ اور ان کا ادب زندگی کی صیح عکاسی نمیں کردہا تھا۔ ۱۹۳۲ء میں منگلام میں ہونے والی مراہٹی سائنیہ سمبلن میں جلسہ کے صدر ایم ۔ٹی منڈلکرنے تقریر کرتے ہوئے کما کہ:

"آج مرائی ادب چند لوگوں کی اجارہ داری بن گیا ہے۔ کیونکہ عوام کی اکثریت جاتل ہے۔ ندہب کی وجہ سے ذات پات اور مختلف طبقات پیدا ہوگئے ہیں۔ مرائی اوب بدقتمتی سے ان مختلف ذاتوں اور طبقوں کو ایک راستہ پر لے جانے میں ناکام ہوگیا ہے۔ دلت ادیب وہ بین کہ جنہوں نے سب سے پہلے ان روایات کو توڑا۔ انہوں نے ساجی دکھ کو اپنا موضوع بنایا۔ پچھلے سالوں میں جو دلت ادب پیدا ہوا ہے۔ اس نے مرائی ادب کو کمل طور پر تبدیل کرکے رکھ دیا ہے۔ "

اس طرح سے مراہی ادب میں دلت ادب احتجاجی اور انقلابی ادب ہے 'جس نے ذات پات کی تقییم ' طبقاتی ثقافت اور اپنی علیمدہ شاخت کی بات کی۔ کیونکہ مراہی زبان میں کوئی پرولٹاری ادب نمیں اور جو کچھ ترتی پند ادب ہے وہ متوسط اور او فچی ذات کے مارکسٹ ادیوں کا تخلیق کردہ ہے۔ اور ان کے بارے میں دلت ادیوں کا کمنا کہ وہ برہمن نظریات سے پوری طرح آزاد نہیں۔ یہ ضرور ہوا کہ پچپلی دہائی میں 'گرامن ساندہ'' کے نام سے پچھ دیمات والوں نے جن کا تعلق متوسط طبقے کے غیر برہمنوں ساندہ'' کے نام سے پچھ دیمات والوں نے جن کا تعلق متوسط طبقے کے غیر برہمنوں

ے تھا غیر روایتی ادب پیدا کیا (یہ بات قابل ذکر ہے کہ ولت ادب کا مرکز دیمات نہیں) اس کے علاوہ کچھ ادب عورتوں کا تخلیق کردہ ہے جنہوں نے عورت کی مظلومیت اور استحمال کے بارے میں لکھا "جان ساہنیہ" نامی تحریک کے ادب میں بھی اگرچہ موضوعات وہی ہیں جو دلت کے ہیں گر اس کا روح روال غیر برہمن متوسط طبقہ ہے۔ اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ اس وقت دلت ادب وہ ادب ہے کہ جے کچل اور اچھوت ذات کے ادیب تخلیق کررہے ہیں اور کچھ غیر برہمن ادیب بھی ان سے وابست بھی۔

ولب اوب خصوصیت سے مراہی زبان میں پیدا ہو رہا ہے۔ جبکہ ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں اس کی تخلیق کا عمل بت ست ہے۔ اس سلسلہ میں مراہی تنقید نگار دلیپ چترنے لکھا ہے کہ:

" او الماء کی دہائی میں ہندوستان میں جو احتجابی اوب پیدا ہوا' اس میں ولت شاعر وھاسل کو شامل کیا جاسکتا ہے' وہ اس لحاظ سے قاتل ذکر ہے کہ اس کا تعلق مجلی ذات سے ہے اور اس نے مجلی ذات کا ہوکر اس دکھ اور کرب کو محسوس کیا ہے جو کہ ان کا مقدر ہے۔ اس لحاظ سے وہ سیاسی اور ساجی پنیمبر کا ورجہ رکھتا ہے' وہ اندر کی دنیا میں رہتے ہوئے بولتا ہے۔ اس بور ژوا سیاح کی طرح نہیں کہ جو دونرخ میں تفریح کے بولتا ہے۔ اس بور ژوا سیاح کی طرح نہیں کہ جو دونرخ میں تفریح کے لئے آیا ہو۔ وہ ذاتی اور رومانوی تجربات کا ذکر نہیں کرتا" بلکہ اس اجتماعی وکھ کو بیان کرتا ہے جس نے بوری تمذیب کو چاف لیا ہے۔ وہ اس تمذیب کو پیدا کرنے والے مجرموں میں سے نہیں' بلکہ ان میں سے ہے جو صدیوں کا شکار رہے۔ بنگال کے فاقہ زدہ شاعریا ادیوں نے "اک

دتیا" کھی۔ نیلگوں کے برہنہ شاعروں اور دوسرے احتجاجی کھنے والوں کے بال دکھ کو دیکھنے کا وہ معروضی انداز نہیں کہ جو دھاسل کی دگو ہم" میں ہے۔

#### موضوعات

ولت اوب میں اظہار کے لئے کئی طریقوں اور صنفوں کا استعال کیا گیا ہے لیکن شاعری ان سب میں زیادہ استعال کی گئی ہے۔ اس کی کئی وجوہات ہیں۔ ایک تو لکھنے والوں کے پاس زیادہ وقت نہیں ہو تا تھا۔ اور وہ اپنے روزگار اور دھندے سے کم وقت نکال سکتے تھے۔ دو سرے شاعری ان کی زبانی روایت سے قریب تر تھی۔ اس کے بعد افسانے بری تعداد میں لکھے گئے۔ ناول انابھاؤسا تھے کے بعد تقریبا "ختم ہوگیا' اگرچہ سوانے عمری کو ناول کے طرز میں لکھنے کا رواج ضرور ہوا۔ اور دیابور کی "بلوتا" کشمن سان کی "اپرا" پی ۔ آئی سونکا مبل کی ""اتھووانس کیسی" نانا صاحب سندو دھوج کی "پہنسنرر" کائی مقبول ہو کیں۔ اس کے ساتھ وہ دلت ڈرامے مشہور ہوئے جو ایک ایک یا دو ایکوں پر مشمل ہیں۔ مہاراشر کے وہ اچھوت ذات کے گاؤں والے جنہوں نے بھھ مت اختیار کرلیا تھا۔ وہ اس قتم کے ڈرامے جگہ جگہ کرتے پھرتے تھے۔ انہیں میں "دمن کروک' گلوکار تھا جو بڑا مشہور ہوا"۔

دیاپور نے کئی عوامی گیت کھے۔ جن میں دو خاص طور پر مشہور ہوئے جنہیں عورتوں کی تحریک میں اکثر گایا جاتا ہے۔ بہت سے جاتل اور ان پڑھ دلت ادیب گیتوں کے ذریعہ اپنے جذبات کا اظمار کرتے ہیں۔ ان میں سے اکثر گیتوں کا تعلق مرتھواڈا فساوات سے ہے کہ جن میں ہزاروں دلت بے گھر کردیئے گئے تھے۔ تعلیم یافتہ دلتوں میں کیونٹ تحریک کا بھاسکر جادھاوا قائل ذکر ہے کہ جس نے کسانوں اور کھیت

مزدوروں کے لئے گیت اور ڈرامے لکھے۔ یہ بات بھی یاد رکھنی ضروری ہے کہ دلت ڈرامے کی روایات میں عورتوں کی تحریک میں اسٹریٹ ڈرامے کی بردی اہمیت ہے۔

دلت ادب کی اہم خصوصیات اس کے موضوعات ہیں کہ جن کا تعلق استحصال اور بغاوت ہے۔ ذات پات اور طبقاتی حیثیت سے گری ہوئی حالت'شرکی کچی آبادیوں اور دیمات کی ذات آمیز زندگی' کچل ذات کے لوگوں پر مسلسل جلے' عورتوں کی بے حرمتی' قتل و غارت گری' یہ سب دکھ سے پر حقائق ان کے ادب کا حصہ ہیں۔ ان ہیں دلت فاموثی سے ظلم برداشت کرنے والا نظر نہیں آتا بلکہ وہ ایک بافی کی شکل میں نظر آتا خاموثی سے ظلم برداشت کرنے والا نظر نہیں آتا بلکہ وہ ایک بافی کی شکل میں نظر آتا مستقبل کے لئے جدوجمد کر رہا ہے۔ مسلسل دکھوں اور تکلیفوں کے باوجود دلت ادیبوں کے بال مستقبل کے لئے جدوجمد کر رہا ہے۔ مسلسل دکھوں اور تکلیفوں کے باوجود دلت ادیبوں کے بال مستقبل کی سمانی امیدیں ہیں۔ انابھاؤ ساتھ کا ایک گیت جس میں اس نے ڈاکٹر امیدید کر کو جمیم رو کے طور پر انقلاب کی علامت بنایا ہے۔ اس میں وہ کہتا ہے:

دنیا کو تبدیل کرنے کے لئے ہتھوڑا اٹھاؤ

. تعیم رو کہتا ہے

ہاتھی کیوں غلامی کے کیچڑمیں دھنسا ہوا ہے؟

اپنے جسم کوجھٹکو اور باہر آجاؤ

اوپر کی طرف چھلانگ لگاؤ

امیروں نے ہارا استحصال کیا

برہمنوں نے ہمیں اذبیتی دیں

جیے کہ پھروں نے میروں کو نگل لیا ہے

اور چوری کرنے والے عظیم بن گئے ہیں

انہوں نے فیصلہ کیا کہ ہم نج ذات والے نلپاک ہیں انہوں نے ہزاروں سال تک ہمیں غلام بنائے رکھا انہوں نے داکھا دیا

اور ہم پر پابندیاں لگادیں اتحاد کے رتھ پر بیٹھ کر ہمیں آگے بردھنا چاہئے ناکہ متحدہ مماراشٹر کو حاصل کر سکیں

اور عميم كا نام زنده ركيس

یہ بات خصوصیت سے قابل ذکر ہے کہ ولت اوب میں استحمال کے خلاف جو بخلوت ہے وہ انہوں نے مارکسی اوب یا کسی ساجی حقیقت پندی سے نہیں لی۔ بلکہ اس کی بنیاد ان کے ذاتی تجربات ہیں اور احبید کرکی تحریک کا پیدا کردہ جذبہ ہے۔ ان کی بہت کم تحریریں جدید ہندوستان کی انقلابی تحریکوں سے متاثر ہیں۔ ہاں انہوں نے قدیم ہندوستانی دیو مالائی روایات سے ضرور استفادہ کیا ہے۔ جیسے ششی کانت ہنگ نیگر کی نظم ''اکلا دیا'' جو مما بھارت کے قصہ کا ایک کردار ہے کہ جس کا انگوشا اونچی ذات کے ''دورونا'' نے کوا دیا تھا۔ وہ اس سے مخاطب ہوکر کہتا ہے:

أكر تمهارا انكوثها سلامت ربتا

تو تاریخ مختلف ہوتی

کین تم نے اپنا انگوٹھا کٹوا دیا

اور اس طرح تاریخ ان کی ہوگئی

اكالا ديا

اس دن کے بعد سے
انہوں نے تمہاری طرف دیکھا بھی نہیں
اگر تم نے اپنا اگوٹھا باقی رکھا ہو تا
تو کم از کم دہ
تمہاری طرف غصہ سے دیکھتے
اکالا دیا ' مجھے معاف کرہ
اب میں ہیو قوف نہیں بن سکتا
ان کے میٹھے لفظوں کی وجہ سے
میں اب بھی بھی اپنے انگوٹھے
میں اب بھی بھی اپنے انگوٹھے
میں اب بھی بھی اپنے انگوٹھے

## ولت **اور مار**کس ازم

ولت اوب میں استحصال اور بغاوت کے عناصر کو دیکھتے ہوئے ذہن میں بیہ سوال آتا ہے کہ آخر اس میں اور مارکس ازم میں کیا رشتہ ہے؟ بہت سے مارکسٹ ولت اوب میں اپنے خلاف غصہ اور مخالفت کو پاتے ہیں' گریہ ایک حقیقت ہے کہ ولت اوب کی نشتوں میں جب بحث و مباحثہ ہوتا ہے تو اس میں مارکسی لہجہ اور تجزیہ ہوتا ہے۔ انہوں نے ایسی تمام کوششوں کو بھی ناکام بنا دیا کہ جن میں ولت اوب کو "بدھ اوب" یا " امبید کر اوب" سے موسوم کرنے کی کوششیں کی گئیں۔

یہ حقیقت ہے کہ دلت ادیب اگر مار کس ازم کے نہیں تو وہ ہندوستان میں مار کسی جماعتوں اور ان کے راہنماؤں کے ضرور خلاف ہیں 'اور وہ اس کا اظہار برملا کرتے

ہیں۔ دلت اور کیونزم کے تعلقات کو سمجھنے کی غرض سے ان کے نقطہ نظر کو سمجھنا ضروری ہے۔ اس سلسلہ میں اولین مسئلہ یہ آتا ہے کہ مارکس ازم اور بدھ مت یا مارکس ازم اور امبید کر ازم 'یا طبقات و ذاتوں کے درمیان کیا رشتہ ہے؟ دیا پور نے بی سوانے عمری میں لکھا ہے کہ:

ومهارا شربده سابنيه سجا اور براكرت سابنيه سجا وونول اولى میدان میں ایک ہی وقت میں ایک جیسا کام کر رہی ہیں عیں ان دونوں سے مسلک ہوں اور انہوں نے میری فکر میں بیجان بیدا کردیا ہے۔ باہمی مباحثوں کی وجہ سے میرے شعور میں بے انتہاء وسعت آئی ہے۔ مجھے اب تک ایک اہم بحث یاد ہے جو کہ ترقی پند ادب کی ایک کانفرنس میں ہوئی تھی۔ موضوع بدھ اور مارکس تھے۔ بحث کے دوران دو گردہ پیدا ہوگئے۔ ڈی کے بیداکراس نشست میں موجود تھے۔ انہوں نے دونوں گروہوں کو آپس میں ملا دیا اور کما کہ ایک خاص دائرہ میں رہتے ہوئے مارکس اور بدھ دونوں کے فلفہ کو قبول کیا جاسکتا ہے اور اس میں کوئی تضاد نہیں ہو آ' اور میں نے بھی یہ قبول کرلیا ہے۔ ان کی اس رائے نے مجھے ایک نیا وژن دیا' کیونکہ مجھے معلوم تھا کہ ان کے خیالات نظریاتی مارکسسنوں سے مختف ہیں اور فورا" ہی ہر چیز مجھ بر واضح ہو گئے۔"

راؤ صاحب کیے کی کتاب " امبید کر اور مارکس" میں بھی اس نقط نظر کی وضاحت کی گئی ہے کہ مارکس اور امبید کر کی بدھ تعلیمات میں فرق نہیں۔ اس لئے اگرچہ دلت کی اکثریت مارکسی جماعتوں اور تحریکوں کے ساتھ ہیں، گر ان کی لیڈر شپ

کے بارے میں وہ شک کرتے ہیں کیونکہ ان کا تعلق اونچی ذات سے ہے۔ اس لئے وہ ان کے مسائل کو بخوبی نہیں سمجھ سکتے اور نہ ہی وہ ان کے حل کے لئے جدوجمد کر سکتے ہیں۔
ہیں۔

نام دیودهاسل نے اس کی وضاحت کرتے ہوئے کما کہ:

اس دنیا کا سوشل ازم اس دنیا کا کمیونزم

اور ان کی تمام چیزیں

ہم نے ان کا تجربہ کیا

اور نتیجہ بیہ نکلا کہ

صرف ہارا سلیہ ہی ہارے پاؤں کو ڈھانیتا ہے

ہندوستانی کمیونسٹوں کے بارے میں یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ وہ گاؤں کے مظلوم غریبوں تک نہیں جاتے اور ذات پات کی بہت می روایات اور ہندو مت کی پوجا پاٹ کی رسومات کو ادا کرتے ہیں۔ اس لئے دلت ان پر شبہ کرتے ہیں کہ وہ ان میں سے نہیں اور ان کے خلاف وہ مزاحمت نہیں کرتے۔ پر بھاکر بانگرڈ کی نظم کامریڈ جو اس نے مرتھواڈا فسادات کے بعد کھی ان کے ان جذبات کی عکامی کرتی ہے:

انقلاب کی جلدی مت کرو

تم اب تک بہت چھوٹے ہو

تهاری صلاحیت که تم

ظلم' بے حرمتی اور ذات بات کے خلاف

مزاحمت کرسکو کچھ بھی نہیں کامریڈ

کل کا سورج نکانا باتی ہے اس وقت تک سکون سے سوتے رہو

دھارون سون دانے نے اپنی نظم اسٹیج میں کما کہ:

ہم اسٹیج پر نہیں گئے نہ ہمیں بلایا گیا ہاتھ کے ایک اشارے سے ہماری نشستیں بنائی گئیں ہماں ہم بیٹھ گئے ہم نے ان کی بات مان لی

ہم نے ان می بلت مان می اور وہ اسٹیج پر بیٹھ گئے

اور ہم سے اپنے مظالم بیان کرنے لگے

مارے مظالم مارے ہی رہے

وہ ان کے مجھی نہیں بن سکے

جب ہم نے شبہ کا اظمار کیا تو

ان کے کان کھڑے ہوگئے انہوں نے ہمیں پکڑ لیا اور

وحمكايا

که معانی مانگو درنه.....

بى - ايج كليائكرن اپن نظم كامريد ميس كماكه:

کما جاتا ہے کہ جب لینن گراڈ کی گلیوں میں

اس نے خون کی سرخی اینے جسم پر ملی

اور ایک نعره لگایا

ناکہ آزادی کی بنیاد پر ساج بنایا جائے

· تو اس ونت پیینه میں شرابور سورج خود کانپ اٹھا۔ کامریڈ

کما جاتا ہے کہ جب اس نے چین کی سرزمین پر

لانگ مارچ کے بیج بوئے

تو آدھی دنیا زلزلے سے کانپ اٹھی

لین کامریڈتم اتنے عظیم تھے کہ

تم ۵۰۰ ملیون انسانوں کو نیند سے نہیں

جگا تکے

میں نے ساہے کہ مار کس خود شاعری کر آتھا

اور اس کے الفاظ کے ذریعہ تاریخ آنسوؤں کی شکل میں بہہ نکلی

مار کس نے جو نظمیں لکھی ہیں

کامریہ انہیں ابھی کمل ہونا باتی ہے

اسے ابھی انقلاب کا منشور لے کر آنا ہے

كامريد

دلت میں جو ایک متوسط طبقہ ابھر رہا ہے وہ امبید کرازم کو مارکس ازم کے مقابلہ پر لا

رہا ہے اور بدھ ندہب و ثقافت کو ترجیح دے رہا ہے۔ وہ تشدد کی پالیسی کے ظاف پارلیمانی جمہوریت کی بات کرتے ہیں۔ لیکن مجموعی طور پر دلت تحکیک کے ادب میں جو چیز صاف اور واضح طور پر ابھر کر آتی ہے۔ وہ ان کی ذات پات کے ظاف شدید جدوجمد ہے اور ہر دلت ہر اس تحکیک کا ساتھ دینے پر تیار ہیں کہ جو ان کے ساتھ ذات پات کی تقیم کے ظاف عملی جدوجمد کرے۔

 $\subset$ 

### رضی عابدی

# ٹھکرائے ہوؤں کاادب

آج کی اس کاروباری اور اشتهاری دنیا میں مزدوروں کا دن بھی عجیب شان وشوکت سے منایا جاتا ہے۔ دنیا کے بوے بوے شرول کی بدی بری بارونق شاہراؤل پر جلوس تطنع ہیں اور روشن خیال لوگ شہر کے فیشن ایبل ہوٹلوں میں مزدوروں کے متعلق اعلی خیالات کا اظمار کتے ہیں۔ مزدوروں کی مشکلات اور ان کے مسائل کو بھی Glamorise کردیا گیا ہے۔ آج سے دو ہزار برس پہلے جب حضرت عینی مظلوموں کی حمایت میں اٹھے تھے تو ان کا نشان گذریا کا وہ Crook تھا جس سے وہ اپنی بھیروں كے لئے ورخوں سے بے توزتے تھے۔ اس كى سزا ميں انسيں كانوں كا تاج بسنايا كيا۔ آج پروقار عمائدین کلیسا ان کی یاد میں سونے کا Crook ہاتھ میں لے کر اور سونے کا آج پن کر ان کی غریب نوازی کو خراج عقیدت پیش کرتے ہیں۔ استحصالی نظام زندگی میں جو گھناؤنی صورتیں پیدا کرتا ہے انہیں بھی ہتھیار کے طور پر استعال کرتا ہے یمی وجہ ہے کہ آج دنیا کے محکراہے ہوئے اور زندگی کے ستائے ہوئے لوگول میں یہ سوچ ابعرنے کی ہے کہ ان کی جدوجمد کالیک اہم تقاضہ اپنی شاخت کوبر قرار رکھنا ہے۔ وہ اینے احتجاج کو کسی دو سری تحریک یا نظریہ سے وابستہ کرکے اس میں گم نہیں ہونا

چاہتے۔ ۱۹۶۰ء میں مغربی بھارت میں شروع ہونے والی "ولت" تحریک اس کی ایک مثال ہے۔

"ولت" ادب مهاراشر کے اچھوٹوں کا ادب ہے۔ یہ ان محنت کشوں کا ادب ہے جنمیں خود محنت کش بھی اکثر اپن توجہ کے لائق نمیں سمجھتے۔ مراتھی زبان میں "دلت" کا مطلب ہی "مخھرائے ہوئے" ہے۔ سب سے پہلے ۱۹۲۰ء میں یہ لفظ اچھوتوں کے لئے استعال ہوا تھا۔ یہ ایک جامع اصطلاح ہے جے اب ہریجن ۔ مر منگ طا بعجم اور پلایا وغیرہ جاتیوں کے نام کی جگہ استعال کیا جاتا ہے اس سے "دلت" کے اس کردار كااظمار ہوتا ہے كه ہر فتم كے التحصال كے خلاف ہے خواہ وہ طبقاتي ہويا نىلى يا پيشہ ورانه' بیه لراس ظلم کے بھی خلاف ہے جو ذات پات کی شکل میں یا غربی اور امیری کے امتیاز کی صورت میں انسانوں کو کچل رہا ہے۔ "ولت" وہ لوگ ہیں جنہیں جانوروں سے بھی بدتر سمجھا جاتا ہے۔ عموما" انہیں ان علاقوں میں جانے کی ممانعت ہوتی تھی جمال اونچی ذات کے لوگ رہتے تھے۔ پھر بھی انہیں تھم تھاکہ مگلے میں مٹی کے برتن لنکائے رکھیں ناکہ اونچے محلول میں وہ اپنے تھوک سے پوتر زمین کو گندہ نہ کریں اور ان کی کمر میں جھاڑو لککی رہتی تھی کہ وہ ان متبرک علاقوں سے گزریں تو جھاڑوں سے اپنے اپنے قدموں کے نشان مثاتے جائیں۔ ایک دلت شاعر ارجن ڈاگئے اپنی نظم "انقلاب - حیماؤنی ملتی ہے"

ہم اس وقت بھی ان کے دوست تھے جب مٹی کے برتن ہماری گردنوں سے لکتے ہوتے تھے ہمارے پہلومیں جھاڑو بندھی ہوتی تھی ہم اونچے محلوں میں کام کرنے جاتے تھے اور سب کو "ج ہو مائی بلی" کتے جاتے تھے ہم کوؤل سے اڑتے تھے

اور این ناک کی غلاظت تک انہیں نہیں دیتے تھے کین جب او شیح محلول سے ہم مردہ جانور تھیٹتے بڑی احتیاط سے ان کی کھال ا تارتے

اور گوشت آپس میں بانٹ لیتے

تو وہ ہم سے مانوس ہوجاتے

ہم گید ژول ' کتول ' گدھوں اور چیلوں سے اڑتے

كيونكه بم ان كاحصه كها جاتے تھے

ساؤتھ ایشیاء بلٹن کی ساتویں جلد (سوانی' ویلز ۱۹۸۷ء) میں "ولت" شاعری کے تعارف کے ساتھ کچھ نظمیں بھی شائع ہوئی ہیں۔ یہ ایک ایبا اوب ہے جس کو ابھی سند قبولیت حاصل نہیں۔ ہندوستان کے متند ادبی حوالوں میں اس کا ذکر نہیں ماتا لیکن اب اس کی آواز دنیا میں سائی دینے گلی ہے۔ اچھوتوں کے اس ادب کی اپنی ایک اہمیت ہے۔ ان نظمول میں ہمیں منٹی بریم چند کے افسانوں "کفن وغیرہ کے کردار ملتے ہیں جن کے ساتھ مدردی کا اظمار بھی کیا گیا ہے۔ ووٹ لینے کے لئے ان کے آگے ہاتھ بھی پھیلائے گئے لیکن کی سابی یا نظراتی تحریک میں انہیں ساتھ لے کر چلنے کی

اخلاقی جرات کا اظمار نمیں کیا گیا۔ آج کمیں کمیں ادب میں اور آرث فلمول میں بھی ان کا ذکر آجا ہا ہے۔

"دلت" کو احتجاجی مراتھی ادب نہیں کما جاسکیا اس لئے کہ بیہ مراتھی ادب سے بت مختلف ہے۔ مرامعی احتجاجی ادب کے موضوعات اور ہیں۔ متند لکھنے والوں میں واکے نفیاتی اور ساجی مسائل ہیں۔ اس طرح پدمنی راجے پؤر دھن کی کمانی "دیب والے نفیاتی اور ساجی مسائل ہیں۔ اس طرح پدمنی راجے پؤر دھن کی کمانی "دیب کھما" ایک غریب برہمن لڑک کی کمانی ہے جوایک سول سرونٹ کی مدد سے اپنی مصائب میں قابو پانے میں کامیاب ہوجاتی ہے۔ یہ بھی مسائل ہیں گر یہ وہ مسائل نہیں جن سے اچھوت دن رات نبرد آنا رہتے ہیں۔ جمال عورتوں کو نگا کردیا جاتا ہے۔ اور یونئی برسما برس سے "نسل در نسل من کی تذکیل کی جاتی رہی ہے۔ "دولت" اوب واکٹر المبید کرکی تحریک کے زیر اثر شروع ہوا۔ یہ واکٹر محیم راؤ المبید کر کا اثر تھا کہ اچھوتوں میں آزادی کا جذبہ ابھرا اور ان میں خود اعتمادی پیدا ہوئی۔ یہ انٹا گرا اثر تھا کہ جب ۱۹۵۱ء میں واکٹر المبید کر کی وفات ہوئی تو اچھوتوں کو زبردست صدمہ ہوا جس کا اظہار وامان کاروک نے ایک نظم "مجھے غصہ نہیں آنا" میں یوں کما:

گاؤں بھی وہی ہے ' گاؤں والے بھی وہی جب میرا میم زندہ تھا تو وہ کانیتے تھے! میم بادشاہ چلا گیا۔۔۔۔۔ بردلی آگئ

جب تک امبید کر رہا ان کے حوصلے بلند رہے۔ اس کے بعد بھی انہوں نے اس جذبہ کو برقرار رکھنا چاہا چنانچہ جے۔ وی پورا نے لکھا:

جس طرح ساحل کی ریت یانی کو جذب کرلتی ہے

ای طرح میرا گهرا د که

یہ کب تک ریت کی طرح بنا رہے گا

کب تک یہ چلانا رہے گااس لئے کہ جینے کی خواہش اسے نہیں چھوڑتی

اصل میں اسے تو سمندر کی اٹھتی ہوئی موج ہونا چاہئے تھا

یہ وہ اچھوت ہیں کہ آگر کمی جمیل میں سے پانی پی لیں تو ان کی سزا موت قرار پاتی ہے۔ برہمن کا خدا بھی ان کا خدا نہیں ہے۔ وہ ان کی فریاد نہیں سنتا۔ وہ ان کے دکھ کو سیجھنے کا اہل ہی نہیں ہے۔ کیشو مشرام اس دیو تا کو چیلنج کرتا ہے:

کیاتم اپنے سوکھ جم کے پیپند کو

اپی مال کی بوسیدہ ساڑھی سے پو مچھو کے

کیاتم ولال بن کر

اسے نشہ میں مت کردو گے

اے باپ اے بایو دیو آ

تم ایبا نہیں کرسکتے

پہلے تمہاری ایک ماں ہونی جاہئے

جس کی کوئی عزت نه کرتا ہو

جو غلاظت میں رہتی ہو

جو ایثار کرتی ہو۔۔۔ محبت رہی ہو

بنیادی طور پر دلت خالفتا" اچھوتوں کی تحریک ہے۔ یہ ذات پات اور طبقاتی استحصال کی بیک وقت مخالفت کرتی ہے۔ لیکن بائیں بازو کے دانشوروں اور نظریاتی مارکسٹوں کو شک کی نظر سے بھی دیکھتی ہے کہ ایک طرف تو بہت سے مارکسی دانشور مارکسٹرم کو سائنس سے زیادہ عقیدہ سیجھتے ہیں۔ وہ مارکسٹرم کے پنڈت اور ملا ہیں اور یہ غریب اچھوت کی پنڈت پر اعتاد شیں کرسکتے۔ جو صرف کتابی انقلاب کی بات کرتے غریب اچھوت کی پنڈت پر اعتاد شیں کرسکتے۔ جو صرف کتابی انقلاب کی بات کرتے ہیں۔ دو سری طرف یہ لوگ اچھی طرح اندازہ کر ہی شیں سکتے۔ وہ صرف ہمدردی کا

اظمار كريكتے ہيں۔ اس دكھ كو محسوس نہيں كريكتے جس كے جذبہ سے وہ گزرے نہيں۔ نام دلو دھاسل بدے كرب سے چلا آ ہے:

> اس دنیا کا سوشلزم اس دنیا کا کمیونزم اور ان کی تمام باتیں ہم نے انہیں آزمایا اور اس نتیجہ پر پنچے

کہ جارا سامیہ صرف جارے پیروں تک کو ڈھک سکتا ہے

اعلیٰ ذات اور اونچ طبقول کے مارکسسنوں پر انہیں کچھ زیادہ اعتماد نہیں اس لئے کہ ان کا دکھ کوئی انفرادی رومانوی دکھ نہیں ہے۔ نہ مسئلہ ان کا ہے نہ فلفہ کا نہ شاعرانہ بلند پروازیوں کا ' تشبیمیں' استعارے ' علامتیں اہم نہیں کہ حقیقت تحییل سے بھی زیادہ بھیانک ہے۔ ان کا دکھ ایک آفاقی دکھ ہے۔ ایک ایبا دکھ جو انسانوں کو درندوں میں بدل رہا ہے' ان کی شکل و صورت بگاڑ رہا ہے اور زندگی کے دھارے میں تعفیٰ پیدا کر رہا ہے۔ نارائن سوروے اپنی نظم 'دکارل مارکس' میں مارکسی نظریات اور مارکس خطابت کا ذکر کرتے ہوئے ککھتا ہے:

.... میں ایک جلسہ میں تقریر کررہا تھا۔

''..... تو بيه بسماندگي کيول

غربت \_\_\_\_ اس کی بنیاد کیا ہے۔"

تب پرمارس میرے سامنے آیا

اس نے کما۔۔۔ "میں بتا تا ہول....."

بھروہ بولتا ہی چلا گیا

ا کلے روز جلسہ گاہ کے دروازہ پر میری تقریر سننے کھڑا ہوگیا

" .... ہم ہی تاریخ کے ہیرو ہیں

آج کے بعد جو سوانح لکھی جائیں گی ان کے بھی ....."

س سے پہلے اس نے الیاں بجائیں۔۔۔۔۔ پھر

قبقه لگاتے ہوئے

اس نے میرے کندھے پر ہاتھ رکھا اور کہا

کیاتم کوئی شاعر واعر ہو

خوب---- بهت خوب-----

مجھے بھی شاعری پند تھی۔۔۔

كوئے مجھے بہت احجا لكّا تھا

اصل میں یہ اچھوت جس ظلم میں پتے رہے ہیں وہ بہت بھیانک ہیں مثلاً ایک نوجوان کا انگوٹھا محض اس لئے کاف دیا جاتا ہے کہ وہ اعلیٰ ذات کے نوجوانوں سے بہتر تیر انداز نہ بن سکے

ان پر یہ اعتراض کیا جاسکتا ہے کہ وہ دو سرے انقلابیوں کے ساتھ مل کر کام کرنے کے لئے تیار نہیں۔ یمال وہ اہم سوال سامنے آتا ہے یہ کہ طبقاتی سوال کو اولیت عاصل ہے یا علاقائی سوال کو یا ذات پات کے سوال کو۔ بات یہ ہو طبقاتی تضادات کی بات کرتے ہیں وہ لمبی مدت کے منصوبے بناتے ہیں اور ظلم کی چکی میں پتے ہوئے انسانوں کے پاس نہ اتنا وقت ہوتا ہے نہ اتنا صبر کہ وہ تاریخ کے دھارے کا انتظار نہیں کر بحتے جیسا کہ پر بھاکر بگورڈے نے "کامرڈ" کے عنوان کے تحت لکھا:

انقلاب کے لئے جلد بازی نہ کرو ابھی تم بہت تھوڑے ہو ظلم - بائيكاك اور عصمت دري کا بازار مسلسل کرم ہے اور کامرڈ

ان کے مقابلے کی تم میں طاقت نہیں ہے

منتقبل تهمارا ہے

کل کا سورج تہاری کامیابی کی خبرے ساتھ طلوع ہوگا

پھروہ روزانہ یہ بھی دیکھتے ہیں کہ وہ لکھنے والے جو اچھوت نہیں ہیں کی نہ کی طرح تبھی کلچرکے نام پر مجھی تمذیب کے حوالہ سے رسم و رواج سے چیٹے رہتے ہیں۔ خصوصا" ابنی بیٹیوں کے لئے ان سب کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ رسم و رواج کے مطابق بیای جائیں اور باعصمت اور باحیثیت زندگی گزاریں۔ یہ باتیں انہیں کتنی عجیب لگتی ہیں جن کا روز مرہ کا تجربہ یہ ہے:

> یمال ' وہاں ' وہ میری ماؤں بہنوں کو عرباں کرتے ہیں مجھے غصہ نہیں آیا۔ مجھے غصہ نہیں آیا آج میں اپنی عزت کو لٹنا دیکھ رہا ہوں میری بیٹی کو سرعام بے عزت کیا جا آ ہے میری آ تکھیں دیکھتی ہیں 'میراجم کانپتا ہے میری مجوری بردلی پیدا کرتی ہے۔

یہ شاعری نمیں ایک عوامی گیت کے بول ہیں جو ایک لوگ گائک نے

کھے ہیں۔ یہ ایک پوری قوم کی مجبوریوں اور محرومیوں کی داستان ہے۔

ولت شاعری میں محض احتجاج کی کربناک آوازیں نہیں ہیں۔ ان میں ایک سیا اور ابدی جذبہ کی سیا ایک سیا اور ابدی جذبہ کی سیا اور ابدی جذبہ کی سیائی اس کے اظہار میں ایک عجیب قتم کا حسن پیدا کردیتی ہے۔ مثلاً والمان میں ایک عجیب قتم کا حسن پیدا کردیتی ہے۔ مثلاً والمان میں انگر کی نظم "ال" ویکھئے:

جیے دن ڈوہنا اور اندمیرے کی حکمرانی شروع ہوتی

ہم اندھری کٹیا کے دروازے پر بیٹھ جاتے

ایک ایک کرکے گھروں میں ہمیاں چلتیں

کہیں سے دال کی خوشبو آتی ' وانگے کی خوشبو

ہمارے پیٹ اندھیروں سے بھرے ہوتے

اور ہماری آ تھوں سے آنسوؤں کی جھڑی لگ جاتی ہے

اند هیرے کو چیر تا ہوا ایک سامیہ ہماری طرف بڑھتا

وہ چلتی تو اس کے سر کا بوجھ کانپتا۔ ڈھلک جا تا

ساہ' کالا کمزور جسم' میہ میری مال تھی

اگر اس کی لکڑیاں نہ بکتیں تو ہم بھوکے سوجاتے

ایک بڑے سے سانپ نے اسے ڈس لیا تھا

دن گزارا' اور ساتھ ہی وہ بھی گزر گئی

جب مجھے کوئی کمزور س لکڑیاں بیچے والے نظر آتی ہے

تو میں اس کی لکڑیاں خرید لیتا ہوں

---- یا پر دیا بوار کی بیه نظم "شر"

ایک دن کی بیسویں صدی کے ایک شرکی کھدائی کی

یمال ایک دلچسپ عبارت ہے

' "ي نكاسب ذاتول اور ندبب والول كے لئے كھلا ہے"

اس کا کیا مطلب ہوسکتا ہے

کہ یہ معاشرہ بٹا ہوا تھا

جس میں کچھ بڑے تھے اور کچھ چھوٹے

ٹھیک--- پھر تو اس شر کو تاہ ہی ہونا چاہئے تھا

وہ اسے مشینی دور کیوں کہتے تھے

یہ تو لگتا ہے جیسے بیسوی صدی کا پھر کا زمانہ تھا

اس کے لیج میں دکھ ہی نہیں غصہ بھی ہے۔ جیسے کہ ارون کمبل کا" زبان "پریہ تبصرہ:

دیدول کو پڑھتے ہوئے

اپی چٹیا پر مکھن لگاتے ہوئے

سکول کا برہمن ماسٹر

چلا آ ہے "میری بوتر زبان بول

رنڈی کی اولاد"

اب تم ہی کہو

میں کوننی زبان بولوں

صرف غصہ پر ہی اکتفا نہیں بلکہ ان میں ایک زبردست انتقامی جذبہ بھی ہے اور وہ ذلیل کرنے والوں کو ذلیل ہوتے ہوئے د مکھ کر ایک طرح کی خوشی محسوس کرتے ہیں

ديا بواركي نظم:

تم نے لاس ایجلز سے لکھا

یہاں کے سٹورز میں' ہوٹلوں میں' کلبوں میں

ہندوستانیوں اور کتوں کو ایک ہی نظرسے دیکھا جاتا ہے

محرز ـ ساہ فام وہ مجھے یہ گالیاں دیتے ہیں

اور میرے دل کی گرائیوں میں ہزاروں بچھو ڈک مارنے لگتے ہیں

ات يره كر مجه اجهالكا

اب تم نے بھی وہ مزہ چکھ لیا جو ہم سے رہے ہیں

یمان اس ملک میں نسل در نسل

ولت شاعری کی اساس ایک طرف تو لوک کمانیوں پر ہے جنیں یہ لوگ ایک نئی روائی ہے۔ دو سری روشیٰ میں دیکھتے ہیں اور ان کے متعلق ان کا رد عمل بھی غیر روائی ہے۔ دو سری طرف یہ محموس روز مرہ کی حقیقت کو سید ھی سادھی زبان میں بیان کرنے کی کوشش کرتے ہیں جس میں بظاہر کوئی فنی اور شاعرانہ خوبیاں تو نہیں ہو تیں لیکن جو بری قوت سے قاری کو اپنی طرف متوجہ کرتی ہے۔ ان لوگوں نے پچھ افسانے بھی کھتے ہیں اور دو ایک ناول بھی۔ ایک دلت تھیٹر بھی ہے۔ جو زیادہ تر چاتا پھر تا تھیٹر ہے یہ لوگ گاؤں گاؤں 'گلی کھیل دکھاتے پھرتے ہیں۔ ان میں عورتوں کی بھی ٹوئی ہے۔ یوں ایک نیا انقلابی عوامی اوب بری تیزی سے ابھر رہا ہے اور ساری دنیا کے مظلوموں کے لئے ایک انقلابی عوامی اوب بری تیزی سے ابھر رہا ہے اور ساری دنیا کے مظلوموں کے لئے ایک چھیٹی بنتا جارہا ہے کہ کوئی برے سے برا ظلم بھی تخلیق کو نہیں روک سکتا۔ پھر یہ بھی چیلی بنتا جارہا ہے کہ کوئی برے سے برا ظلم بھی تخلیق کو نہیں روک سکتا۔ پھر یہ بھی

میں سمندر ہول

میں چڑھتا ہوں میں بھرتا ہوں میں بڑھتا ہوں تو مقبرے بنتے ہیں ہوائیں' طوفان' آسان 'زمین اب سب میرے ہیں بڑھتی ہوئی کھکش میں انچ انچ میں جم کر کھڑا ہوں

(بے 'وی 'بورا)

# زندگی گاتی ہے

دلت ایک عجیب قتم کا ادب ہے۔ ایک انو کھی شاعری ہے۔ جیسی اس سے پہلے غالباً" بھی نہیں لکھی گئی۔ غالب نے تو شاعرانہ تعلی سے کام لیا تھا مگر اب دلت شاعروں کو پڑھ کریہ بات ایک حقیقت بن گئی ہے اور سمجھ میں آتی ہے کہ:

> فریاد کی کوئی لے نہیں ہے نالہ پابند نے نہیں ہے

لیکن سے شاعری شعری خوبوں سے خالی نہیں ہے۔ اس کی اپنی ایک لے ہے ایک آئٹ ہے۔ کہ فریاد تو تکلتی ہی اس وقت ہے جب زندگی سے آئٹ ختم ہوجائے اور اس کی لے انتثار کا شکار ہوجائے۔ جب انسانوں میں تفرقے پیدا ہو جائیں۔ جب آدمی آدمی کا گلا کا شخے لگے۔ جب ہر طرف افرا تفری ہو اور خود غرضی اور ہوس پرستی کا بازار گرم ہو تو شیرازہ حیات بکھر آئی نہیں بلکہ بگڑ جا تا ہے' مسخ ہوجا تا ہے۔ اس وقت دکھی دل سے جو فریاد تکلتی ہے وہ اس کھوئے ہوئے آئٹ کی تلاش ہوتی ہے۔ جس طرح زندگی سے جب خوبصور تی خوبصور ت نو محض خوبصور ت لفظوں سے اسے پیدا نہیں زندگی سے جب خوبصور تی کو نہیں چھیایا

جاسکتا۔ چنانچہ جب شاعر سارا زور شاعری محان پر صرف کردے تو شاعری محض تصنع ہوکر رہ جاتی ہے اکثر شاعروں نے زندگ کے مظالم اور انسان کے استحصال کی بات کی ہے گر بہت خوبصورت پیراؤں میں کہ وہ سب سرگشتہ خمار رسوم و قیود تھے۔ دلت شاعری رسوم و قیود سے کھلی بغاوت ہے۔ یوں تو ہر اس شاعر نے جس نے زندگ کو فن پر فوقیت دی ہے ہی بات محسوس کی ہے۔ ورڈ زور تھ نے عام آدی کی زبان میں عام آدی کے خیالات کی ترجمانی کو شاعری کی شرط اول قرار دیا اور تخیل کو حقیقت سے آلی کو حقیقت کی دنیا سے تابع رکھنے پر زور دیا کہ شاعری محض ہوائی قلع نہ بنانے گے اور حقیقت کی دنیا سے افسانوی دنیا کی فریب کاریوں میں امیر نہ ہوجائے۔ لیکن دلت شاعری میں ایک اور بی انوکھا آبٹک محسوس ہوتا ہے جو ترجمہ میں بھی قائم رہتا ہے۔ اس لئے کہ اس کی بنیاد انوکھا آبٹک محسوس ہوتا ہے جو ترجمہ میں بھی قائم رہتا ہے۔ اس لئے کہ اس کی بنیاد خیالات و احساسات بر ہے فنی چا بکدستی پر نہیں:

نہیں ۔نہیں ۔نہیں

تم پر تنین طلاق

تهماری اقتصادی ٔ ساجی ٔ سیاس ٔ ذہنی ٔ زہبی اور شذہبی گندگی پر

تم- ابدی زنده- ابدی روشن سورجو!

تمہارے ذرا سے چھو جانے سے متعدی پیاری چھیلتی ہے۔

ليكن ميں نيا سورج ہوں---

(وی آئی کالیکر)

ولت شاعر انسان اور صرف انسان کی بات کرتا ہے۔ وہ کسی نظریہ مکسی عقیدہ ' کسی رواج کی چھاپ برداشت نہیں کرسکتا۔ وہ سمجھتا ہے کہ تمام سابی ادارے زنجیریں بیں جن میں وہ جکڑا ہوا ہے۔ وہ ان سب کو رد کرتا ہے۔

میں تمہارے کلچر کو رد کرتا ہوں

میں تمهاری اس روایت کو رد کرتا ہوں جس کا مرکز پر میشور ہے

میں تمهارے اس اوب کو رد کرتا ہوں جس کی بنیاد فرہب ہے

لیکن وات رویہ کوئی منطق رویہ نمیں ہے۔ یہ ایک مثبت تحریک ہے۔ ایک نیا عقیدہ

-4

ہم نے نئ زندگی شروع کی ہے ہم نے اپنا مندر قائم کرلیا ہے کھویا ہوا عقیدہ پالیا ہے یمل سب برابر ہیں

(مریش بنسودے)

چنانچہ ڈاکٹر امبید کرنے آگوائی میں منوکی تصنیفات کو سرعام جلایا اور یوں او پخ ' پخ ' ذات پات اور تعصب اور نفرت کی بنیادوں کو مسار کردیا۔

ان کی شاعری' جوزندگ کے براہ راست تجربہ سے اٹھتی ہے۔ بردے انو کھ' بردے اچھوتے اور چونکا دینے والے استعارے ملتے ہیں۔ نئ نئ تشبیبیں اور علامتیں پائی جاتی ہیں:

افق پر میں انسانیت کی \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*\* \*\*\*

قوس و قزح کی محراب کھڑی کروں گا

(دالمان نمبالكر)

ظلم 'بربریت اور غندہ گردی کو شاعروں نے مبندل عمر ممذب اور غیر شاعرانہ قرار دے کریا تو نظر انداز کردیا تھایا انہیں خوبصورت لفظوں میں شائنگی کے لباس میں یوں پیش کیا تھا کہ ظلم اور برصورتی کے خلاف نفرت اور بغاوت کے جذبات ابھر ہی نہیں کتے تھے جیسے

> اتنی نہ بردھا پاکی داماں کی حکایت دامن کو ذرا دیکھ' ذرا بند قبا دیکھ

دلت شاعر حقیقت کو بیان کرنے سے گھرا آ نہیں۔ وہ بے حرمتی کو شرم کے پردے میں نہیں چھیا آ:

ِ تم آہیں بھرتی ہو 'اور مال بن جاتی ہو

ایک حرامی کی اولاد

وہ ازار بند کتے ہیں اور پوتر گنگامیں چھلانگ لگاتے ہیں

(نیرادپینل)

یہ شاعر کردی گولیوں پر شکر چڑھانے کو منافقت اور نامردی سیجھتے ہیں۔ وہ مکردہ حقیقت کو اس طرح پیش کرتے ہیں کہ اس سے گراہت آنے لگے اور اس کو مثانے کا عزم پیدا ہوا۔ وہ بدصورتی کو چھپاتے نہیں اسے داضح کرتے ہیں باکہ اس سے نفرت پیدا ہو اور اسے دور کرنے کی جدوجمد شروع ہو۔ جیسے ایک مقتول ہریجن کا سر:

نہ اس پر چک ہے نہ شان و شوکت

نه حن نه تیکھاین

کوئی سور نلسٹ کی انسانی ڈھانچے کی تصویر کی طرح یہ بھونڈی ہے۔ مسخ شدہ ہے اس سے کراہت آتی ہے اور مرتے ہوئے اس کی شکل اس طرح بگڑ جاتی ہے کہ بھرے بھرے گالوں میں سوکھ کر گڑھے پڑ جاتے ہیں

جیسے سرا ہوا سیب

(نيراوپيسل)

ای طرح وہ اس تکلیف وہ حقیقت سے بھی منہ نہیں موڑتے جو ایک بہت ہی بھیانک تجربہ ہے۔ گلیوں میں جھاڑو دینے والی اچھوت عورتوں کی زندگی کا ایک عام حادث ہے۔

تم ایک کمزور شکار کی طرح مچنس جاتی ہو

اور وه مزه کیتے ہیں

اچھوت گوشت کا

جس کے چھونے میں برا لطف آیا ہے

(نيرادپيسل)

دات شاعر ظلم کو انفاق یا حادث نہیں سیحصے۔ ان کے لئے یہ ایک تاریخی حقیقت ہے جس کی جڑیں ساج میں دور دور تک چیلی ہوئی ہیں وہ ان کو اکھاڑ چینکنا چاہتے ہیں:

وہ قدیم کلچر جو ہمارے سامیہ سے بھی پلید ہوجا تا ہے

تقرس کا وہ غلیظ تصور جس نے انسانیت کو کچل دیا

اس نربب دنیا میں جمال تکلفات کے نام پر حقیقوں کو بھلا دیا جاتا ہے۔ سیدھی سادھی بات بھی ایک نشری طرح چمبتی ہے:

ایک ایک جھونپردی

کسی بریار پھر کی طرح اکھاڑ کر پھینک دی گئی ہے

کپڑے 'جٹائیاں

کئی نسلوں کی جمع پونچی

بولس کے ڈنڈوں نے بھیردی

(ويابور)

یمی وجہ ہے کہ کافن کا غصہ کمی حیلے بمانے کمی خود فریبی یا تعلی سے مسئدا نہیں

حیل و جحت کی مخوائش نہیں جنون بہت کام آ آ ہے ایک مرتبہ افق پر سرخی آجائے تو پھر دروازہ کھلا رکھنے میں کیا حرج ہے

(بے وی ہوار)

برصورتی 'غلاظت اور حقارت آمیز سلوک کی بات پریم چند نے بھی کی ہے۔ منٹو
اور عصمت نے بھی اور ملک راج آند نے بھی۔ لیکن ان لوگوں نے یہ مناظر صرف
دور سے دیکھے ہیں۔ دلت شاعوں پر یہ دن رات نیتے ہیں۔ منٹو کی موذیل ایک کردار
ہے۔ اس کی اپی تخلیق ہے۔ لیکن نیرادبینل کی جسوتی ایک جیتی جاگتی دکھ اٹھاتی ہوئی
ذلیل ہوتی ہوئی مجبور عورت ہے۔ شاعر کی اپی زندگی کا ایک حصہ ہے فیض نے خاک
میں لتھڑے ہوئے 'خون میں نمائے ہوئے جم کوچہ و بازار میں جکتے ہوئے دیکھے۔ گر
فیض خود بھی یوں بکاؤ نہیں تھا ہی وہ براہ راست ذاتی تجربہ ہے دلت شاعری کو اس قدر
زبردست موثر اور Authentic بنائا ہے۔

دنیا بھر کے محکرائے مظلوم اور بے بس لوگوں کے عالمی احتجاج کا ہی ایک حصہ دلت بھی ہے۔ دلت بھی سیاہ فام لوگوں کی طرح اپنی بے بی اور بسماندگ پر شرمسار نہیں۔ وہ اپنی مصیبتوں اور ذلتوں کے جواز ڈھونڈ کر خود کو جھوٹی تسلیاں نہیں دیتے۔ بلکہ وہ اپنی مظلومیت پر فخر کرتے ہیں۔ اپنے اچھوت ہونے کو میڈاز سے مشیب دیتے

ہیں جس کے چھونے سے ہر چیز اور ہر فحض سونے کا ہوجا یا تھا:

میڈ ازتم کہاں ہو

لوگ مجھے چھوتے نہیں ہ<u>ی</u>ں

وہ اپنی بے بی کو اپنا ہتھیار بناتے ہیں۔ ان کے ادب میں آزادی کی تڑپ ہے۔
وہ زنجریں توڑ سیسکنے کو بے تاب ہیں۔ ڈاکٹر امبید کر اور مہاتما بدھ کے پیروکار ہونے
کی وجہ سے وہ ہر طرح کے ظلم' ہر زیادتی کے خلاف ہیں۔ وہ امن کے وائی ہیں۔
لیکن اپنے حقوق کے لئے لونے کو بھی تیار ہیں۔ وہ التجا کرتے ہیں جو خود ایک احتجاج
ہے:

سدحارتھ

اگر ہم بے جگری سے لڑیں ہمیں سجھنے کی کوشش کو ہمیں سجھنے کی کوشش کو

(ويابور)

وہ معجزوں کے منتظر نہیں۔ جدوجمد کے قائل ہیں۔

بنیادی اور فنی طور پر وات روائق تحریی ادب کا حصہ نہیں ہے۔ اس کی روایت قصہ خوانی کی ہے۔ یہ بردی حد تک ہندوستان کے غریب لوگوں کی پیشہ ورانہ روایت ہے تحریری روایت سے بھی قدیم۔ مداری' بندر اور ریچھ اور سانیوں کے تماشے دکھانے والے' کرتب دکھا کر دوائیں' تعویذ اور کھلونے بیچے والے' نث اور بازیگر قصے کمانیاں سنا ساکر گاہوں کو اکٹھا کرتے ہیں۔ چین فروخت کرتے ہیں' تفریح کا سامان میا کرتے ہیں اور روزی کماتے ہیں۔ ای روایت سے وات شاعری نے جنم لیا ہے۔ اور

ای سے والت سٹریٹ تھیٹر ابحرا ہے۔ تھیٹر کی ونیا میں بھی والت کھاریوں نے کائی کامیابی حاصل کی ہے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ تھیٹر کسی قوم کے سابی شعور کی بھترین عکای کرتا ہے۔ خصوصا " اس کی اہمیت اس معاشرہ میں اور بھی بردھ جاتی ہے جہال خواندگی کی شرح تقریبا" نہ ہونے کے برابر ہو۔ والت رنگ بھومی کے ڈائر کیٹر بی ۔ایس ۔ شڈے اور غیلساس گائیکوارڈ وغیرہ والت تھیٹر میں اہم کردار اوا کر رہے ہیں۔ ہندوستان کی جدید مقبول آرٹ فلموں پر بھی والت تحریک کے آثرات نمایاں ہیں۔ بیرونی ونیا کو اس تحریک سے متعارف کرانے کے لئے والت لکھاری ایک انگریزی رسالہ " ونیا کو اس تحریک سے متعارف کرانے ہیں۔ اس کے تال مراشی اور ہندی ترجے بھی والت وائس" بھی کرنافک سے نکالتے ہیں۔ اس کے تال مراشی اور ہندی ترجے بھی دلت وائس" بھی کرنافک سے نکالتے ہیں۔ اس کے تال مراشی اور ہندی ترجے بھی

غرض ولت اب ایک تنلیم شدہ عوامی تحریک ہے جس کی بازگشت اب دنیا کے دوسرے حصول کے اوب میں بھی سائی دیتی ہے۔

# انقلاب

چھاؤنی ہلتی ہے ارجن ڈانگلے

ہم اس وقت بھی ان کے دوست تھے
جب مٹی کے برتن ہماری گردنوں سے لئکے ہوئے ہوتے تھے
ہمارے پہلو میں جھاڑو بندھی ہوتی تھی
ہم اونچے محلوں میں کام کرنے جاتے تھے
اور سب کو "ہے ہو مائی باپ" کہتے جاتے تھے

نوٹ (۱) اٹھادیں صدی میں پیٹولگ کے درمیں اپھولوں کی گردن میں مٹی کے پیالے بند تھے ہوتے تھے کہ دہ نیٹن کو اپنے تھوک سے
گندہ نہ کریں لوردہ اپنے ساتھ جھاڑد رکھتے تھے آگہ اپنے قد میں کے نشانوں کو مٹاتے جائیں (۲) مرزات کے اچھوت" جے ہو الکی پاپ"
کتے تھے دولونچی ذات کے ہندود ک کے درسوں کو تحاطب کرنے کے طریقہ سے مختلف تھا۔

ہم کوؤل سے لڑتے تھے اور اینی ناک کی غلاظت تک انہیں نہیں دیتے تھے لیکن جب اونج محلول سے ہم مردہ جانور تھسٹتے بری احتاط سے ان کی کھال ا تارتے اور كوشت آپس ميں بانث ليتے تو وہ ہم سے مانوس ہوجاتے ہم گید ژوں' کتوں' گدھوں اور چیلوں سے اڑتے کیونکہ ہم ان کا حصہ کھاجاتے تھے اب ہمیں نیچے سے اور تک ایک تبدیلی نظر آتی ہے کوے' گیدڑ' کتے 'گدھ' اور چیلیں ہمارے بمترین دوست ہیں اونحے محلول کے دروازے ہم پر بند ہوگئے ہیں انقلاب کی فتح کے نعرے لگاؤ فنتح کے نعرے لگاؤ جلادو۔ ان کو جلادو جو روایات کو تو ڑتے ہیں

(۱) بستیوں سے مردہ جانور اٹھانے کا کام بھی ان کے ذمہ تھا۔

<sup>(</sup>۲)اس نظم کا اختتام طنزیہ ہے۔ "انتقاب کی نتج کا نعرہ" ایک مشبور برہمن شاعر کی نظم سے نقل کیا گیا ہے جبکہ اونی ذات کے لوگ انتقاب کی باتیں کر رہے ہیں اچھوتوں کو ' جو روایت سے بغاوت کے جبکہ اونی اس لئے زندہ جلا دیا جاتا ہے کہ وہ اچموت ہیں۔

## میں طوفان کی اٹھتی ہوئی لہر بن گیا ہوں

(ہے ۔وی ۔ بوار)

جس طرح ساحل کی رہت پانی کو جذب کرلیتی ہے اس طرح میرا گرا دکھ

ہے کب تک رہت کی طرح بنا رہے گا

کب تک یہ چلا آ رہے گا اس لئے کہ جینے کی خواہش اسے نہیں چھوڑتی اصل تو اسے تو سمندر کی اٹھتی ہوئی موج کی طرح ہونا چاہئے تھا

آس پاس کے بونوں کو تھیڑے لگانے سے بہت کچھ عاصل ہو تا ہے سمندر کا بھی کنارہ ہو تا ہے میرے دکھوں کی کوئی حد کیوں نہیں وہ جو رہت سے تیل نکالتے ہیں وہ جو رہت سے تیل نکالتے ہیں انہیں میرے دکھ کا اندازہ کیوں نہیں ہوا جو روز چلتی ہے

نوٹ (۱)ایک روائق برہمن شاعر دامان پذت نے کھا۔ "اگر کوشش کرو تو ریت سے بھی تیل نکال سکتے

''عورتوں کو ننگا کردیا گیا'' ''گاؤں میں ہڑ آل ہے'' ''مرد مارے گئے''

اس روز میرے کان میں جلائی

یوں چلاتے ہوئے ہوانے مجھے ایک منز بتایا

ایک اور "مهد" () بناؤ

اب میرے ہاتھ دیوار پر لگے ہوئے ہتھیاروں کی طرف برصے لگے ہیں

میں سمندر ہوں' میں چڑھتا ہوں۔ میں بھر آ ہوں

میں بردھتا ہوں تو مقبرے بنتے ہیں

ہوائیں' طوفان' آسان' زمین

اب سب میرے ہیں

برهتی موئی تشکش میں انچ انچ

میں جم کر کھڑا ہوں

نوٹ (۱) مماراشر میں رتا گری کے علاقہ میں ۱۹۲۸ء میں ڈاکٹر امبید کرکی قیادت میں اچھوتوں کی ایک کانفرنس مهد کے شہر میں ہوئی۔ پہلے ایک عام جمیل سے اچھوتوں کے پانی پینے پر فسادات ہوئے۔ پھر ہندوؤں کی قانونی کتاب "منوسمق" کو جو چھوت جمیات کو جائز قرار دہی ہے احتجاءا" جلا دیا۔

### ایک دن میں نے اس مال کے یار دیو تاکو گالی دی

حميشومشرام

ایک دن میں نے اس مال کے بار کو گالی دی وہ ڈھٹائی سے ہنس ریا میرا یردوی - ایک یکا برہمن - بہت برہم ہوا اس نے اپنے تسٹریل جیسے منہ سے میری طرف دیکھا وہ جو ہر تعریف سے بلند ہے تم كس طرح اسكى شان ميں اليي باتيں كر سكتے ہو وہ جگن ناتھ ۔ جس کی نہ کوئی ہیئت ہے نہ پھیان شرم کرد - تم اس کے دھرم کو لفظوں میں الجھاتے ہو میں نے ایک اور گرما کرم گالی دی پونیورٹی کی عمارتیں لرزیں اور کمرکمر زمین میں وھنس گئی عالم فورا" اس تحقیق میں لگ گئے کہ لوگ غصہ میں کیوں آ جاتے ہیں وہ اینے برے برے کمروں میں بیٹھے تھے ان کے کمرے معطرتھ ۔ ان کے پیٹ بھرے تھے اور وہ بحث میں الجھے ہوئے تھے انی سالگرہ کے دن میں نے دیو آکو گالی دی میں نے اسے گالی دی ۔ پھر گالی دی "رائ" ---کیاتم لکڑیوں کے بور سے گڈھ کو کاٹ ڈالو گے روثی کے ایک مکڑے کے لئے کیاتم اینے سوکھے جمم کے پہینہ کو این مال کی بوسیدہ ساڑھی سے یو نچھو گے کیا تم ولال بن کر اہے نشہ میں مت کر دو گے اے باپ! اے بایو دیو آ تم ایبانہیں کر سکتے پہلے تمہاری ایک ماں ہونی جائے جس کی کوئی عزت نه کرتا ہو جو غلاظت میں رہتی ہو جو ایثار کرتی ہو۔ اور محبت دیتی ہو ایک دن میں نے اس مال کے بار کو گالی دی

### كارل ماركس

### (نارائن سوردے)

کارل مارکس سے میرا پہلا ٹاکرہ بوں ہوا کہ میں اس کا جھنڈا اپنے کندھے پر اٹھائے ہوئے تھا جلوس کے دوران سسٹر جائل اکانے مجھ سے بوچھا۔ اسے بھپانتے ہو یہ مارا مارکس ہے ۔۔ مارا باپ جرمن نزاد اس نے بوریاں بھر کر کتابیں لکھیں اور انگلتان کی مٹی میں مل گیا كيا عجيب سنياي تها --- كيما احجها دوست اس کے لئے سب ملک برابر ہیں تماری طرح اس کے کچھ بیجے بھی تھے پر \_\_\_میں ایک جلسہ میں تقریر کر رہاتھا ۔ تو یہ پیماندگی کیوں

غربت ۔۔۔۔اس کی بنیاد کیا ہے ۔۔۔۔ ت پھر مارکس میرے سامنے آیا اس نے کما ۔۔۔میں تہیں بتا تا ہول.... يمروه بولنا جلا كبا.... اکلے روز جلسہ گاہ کے دروازہ پر وہ میری تقریر سننے کھڑا ہوگیا .... ہم ہی تاریخ کے میرو ہیں آج کے بعد جو سوائح کھی جائیں گی ان کے بھی.... س سے پہلے اس نے تالیاں بجائیں --- پھر ---تبقهه لگاتے ہوئے اس نے میرے کندھے پر ہاتھ رکھا اور کہا ----کیاتم کوئی شاعرواعر ہو خوب بهت خوب \_\_\_\_ مجھے بھی شاعری پیند تھی كويخ مجهے بهت اجھا لگنا تھا



## کیونکہ میں برہما ہوں

(نارائن سوردے)

جو کچھ برہما کا ہے ہیں اس کی حفاظت کردں گا

دہ سب جو برہما ہے

میں وفت کی گرہ کھولوں گا

میں دنیا کو اپنے در پر جھکاؤں گا

جمال میہ بچوں کی طرح مچلے گی

میں سورج کے ساتھ لاگوری کھیلوں گا

میں بادلوں کو گائیوں کی طرح اپنے گھرکے باہر باندھوں گا

ان کا دودھ دوہ کر اس سے دیو آئوں کا بھوجن بناؤں گا

نوٹ = یہ لکم اپنٹد کے اس تصور پر ایک تبمرہ ہے جس کے مطابق برہما اور آتھا ایک ہی حقیقت ہیں اور معرفت کی اختا پر پہنچ کر ایک ہوجاتے ہیں سوروے اچھوت ہے اور اشتراکی رجمانات رکھتا ہے اور ای وجہ ہے اور ایک ہوجاتے ہیں سوروے ایھوت ہے اور اشتراکی رجمانات رکھتا ہے اور ای وجہ ہے اسے ہندووں کی علامتوں میں طوریہ پہلو نظر آتا ہے۔

میں ہوا کو اپنے صحن میں بند کردوں گا
جہاں یہ لئو کی طرح گھوے گ
میں آسانوں کی چھوں کو بلند کردوں گا
میں جھکے ہوئے آسان کو سیدھا کردوں گا
خود تن تنما ——
اور جس نے اسے جھکایا ہے اسے سزا دوں گا
ذرہ پہاڑ ہے — پہاڑ ذرہ
یہ دونوں میرے اندر ہیں
اس لئے کہ میں برہا ہوں۔ میں نے دنیا کو سنبھالا ہے
میں ——بچارہ ——
میں سسے کیارہ سے



## مجھے غصہ نہیں آیا

#### (دامان كار ۋك)

مجھے غصہ نہیں آ آ۔ یہ میرا گناہ ہے
میں کے الزام دو۔ ہتاؤ۔ میں کے الزام دوں
گاؤں بھی وہی ہے۔ گاؤں والے بھی وہی
جب میرا عمیم زندہ تھا تو وہ کانپتے تھے
میم بلوشاہ چلا گیا۔ بزدلی آگئ
مو میں نے بوے سخت دن دیکھے ہیں
میم میرے ساتھ تھا۔ میرا سرادنچا تھا
لیکن میں نے اپنے اندر کے محیم کو ختم کردیا ہے
یمال ' وہاں۔ وہ میری ماؤں بہنوں کو عواں کرتے ہیں

نوٹ (۱)یہ ایک مشور ولت لوگ گانیک کا گیت ہے جس میں ڈاکٹر محیم راؤ المبید کر کو عقیرت سے محیم کما گیا ہے۔ المبید کرکی وفات ۱۹۵۱ء میں ہوئی۔ اس کی یاد آج بھی دلوں کو گرماتی ہے۔

مجھے غصہ نہیں آیا۔مجھے غصہ نہیں آیا آج میں این عزت کو لتنا ہوا دیکھ رہا ہوں میری بین کو سرعام بے عزت کیا جاتا ہے میری آنکھیں دیکھتی ہیں ۔میراجسم کانپتا ہے میری مجبوری بزدلی پیدا کرتی ہے میری جھونیوی میں میرے بھائی کو زندہ جلا ریا جا آ ہے کیا ہوا۔ کیا نہیں ہوا۔اس کا کوئی ریکارڈ نہیں آج میں خود اینے قدموں کے نشان مٹا رہا ہوں میرے لوگوں پر روز کلماڑیاں برسی ہیں میری بھوک میرے بے جان ارادے۔میرے مہمان ہیں میں ڈر گیا ہوں اور وہرے کرب میں گرفتار ہول میں شیر کا بچہ تھا۔اب میں بھیڑ کی دم ہول لوگ بھیڑئے ہیں۔ کون بھیڑیوں کا شکار کرے گا میرا خون عمیم باوشاہ کے خون کی طرح نہیں کھولتا ایک نئ پیشوائی اٹھی ہے۔ یہ مجھے روند رہی ہے مجھے غصہ نہیں آلہ مجھے غصہ نہیں آتا میں نے اپنے ہاتھوں سے اپنا سب کچھ جلادیا ہے

#### ال

### (دامان نمبالكر)

جیے دن ڈوہتا اور اندھیرے کی حکمرانی شروع ہوتی ہم اندھیری کٹیا کے دروازے پر بیٹھ جاتے ایک ایک کرکے گھروں کی بتیاں جلتیں بهاكري كوندهي جاتي- آك جل المحتى کمیں سے دال کی خوشبو آتی۔ والگے کی خوشبو ہارے پیٹ اندھرے سے بھرے ہوتے اور ہاری آنکھوؤں ہے آنسوؤں کی جھڑی لگ جاتی اندهیرے کو چرتا ہوا ایک سابہ ہماری طرف بڑھتا وہ چلتی تو اس کے سر کا بوجھ ہلتا۔ ڈھلک جاتا ساہ ۔ کلا کمزور جسم ۔ یہ میری مال تھی وہ صبح سے جنگل میں لکڑیاں چن رہی تھی ہم سب بھائی بیٹھے۔ منظر۔اس کی راہ دیکھ رہے تھے اور آگر اس کی لکڑیاں نہ بکتیں تو ہم سب بھوکے سوجاتے

ایک دن کچھ ایسا ہوا ۔کیسے ہوا ۔جاری سمجھ میں نہیں آیا ماں آئی ۔پاؤں پر پٹی بندھی تھی ۔خون بہہ رہا تھا ایک بڑے سے کالے سانپ نے اسے ڈس لیا تھا۔۔۔ دو عورتوں نے بتایا ۔۔۔۔

اس نے بھن اٹھایا ۔ؤسا ۔۔۔اور دھیرے دھیرے لوث گیا مال کو چٹائی پر لٹا دیا گیا۔ بھونک کر رسی باندھی گئ

منتر پڑھے گئے

گاؤں کا وید آیا

دن گذرا ---اور ساتھ ہی وہ بھی گذر گئی ہم نے چلانا شروع کیا۔ شور ہوا میں کھو گیا

ہاں چلی گئی۔ بچوں کو ہواؤں کے رحم و کرم پر چھوڑ کر ماں چلی گئی۔ بچوں کو ڈھونڈتی ہیں۔ میں آج بھی سوگوار ہوں میری آنکھیں مال کو ڈھونڈتی ہیں۔ میں آج بھی سوگوار ہوں جب مجھے کوئی کمزور سی لکڑیاں بیچنے والی نظر آتی ہے تو میں اس کی لکڑیاں خرید لیتا ہوں۔

شهر

#### (ديا يوار)

ایک دن کسی نے بیسویں صدی کے ایک شرکی کھدائی کی وہ کاغذوں کے ایک بوسیدہ دھیرکی طرح برا ہوا تھا ایک بڑی ہی مٹھی سے مرو ڑا ہوا اس میں مشینی دور کے آثار تھے سے ۔دھات کے ککڑے جھلے ہوئے ڈھیر جیسے سگرٹول کے ملے ہوئے کلڑے اگریدنه بوتے تو به دوسرا موہنجو ڈارو ہو تا ایک جگہ ۔کوئی ایک جگہ لے لو اور ایک فٹ تک کھودو وہاں پھر 'چانیں' مورتیاں ملیں گی' مٹی سے اٹی کھے چروں پر ہاتھی کی سونڈ گلی ہوگ اور کھے کے پیچے دم ہوگی اجھا ہے۔۔۔ اس برس عجائب گھر بھر جائیں گے ہم ان مقدس کھلونوں کو آنے والی نسلوں کے لئے محفوظ کیوں سیس کر لیتے

یمال ایک دلچیپ عبارت ہے

"بیہ نکا سب ذاتوں اور فدہب والوں کے لئے کھلا ہے"

اس کا کیا مطلب ہوسکتا ہے

کہ بیہ معاشرہ بٹا ہوا تھا
جس میں کچھ بڑے تھے اور کچھ چھوٹے

ٹھیک ہے۔ پھر تو اس شرکو تباہ ہی ہونا چاہئے تھا
وہ اسے مشینی دور کیوں کتے تھے۔

یہ تو لگتا ہے جیے بیسویں صدی کا پھر کا زمانہ تھا
یہ تو لگتا ہے جیے بیسویں صدی کا پھر کا زمانہ تھا



### زبان

(ارون کمبل)

ہڑیاں چباتے ہوئے کریپنو جلتے ہوئے گھاٹ پر میرے دل کے مستفل بای اس کی پیٹھ پر روایت کا بوجھ ہے چلا تا ہے۔ منحوس مرامی میں کہنا ہوں ہاری زبان میں بکواس کر ویدوں کو برصتے ہوئے اپنی چٹیا پر کھن لگاتے ہوئے سکول کا برہمن ماسٹر چلا آ ہے۔ میری بوتر زبان بول رنڈی کی اولاد اب تم ہی کہو میں کونسی زبان بولوں

# تم نے لاس اینجیلزسے لکھا (دیا بوار)

یمال کے سٹورز میں --- ہوٹلوں میں --- کلبوں میں ہندوستانیوں اور کوں کو ایک ہی نظرے دیکھا جاتا ہے ہندوستانیوں اور کوں کو ایک ہی نظرے دیکھا جاتا ہے نگرز -سیاہ فام' وہ مجھے یہ گالیاں دیتے ہیں اور میرے دل کی گرائیوں میں ہزاروں بچھو ڈنگ مارنے لگتے ہیں اے پڑھ کر مجھے بہت اچھا لگا اب تم نے بھی وہ مزہ بچھے لیا جو ہم سہتے رہے ہیں یہاں اس ملک میں نسل در نسل



سوشلزم

(نام دبودهاسل)

اس دنیا کاسوشلزم اس دنیا کا کمیونزم .

اور اس کی ساری باتیں ہم نے انہیں آزمایا ہے

البهجران نتسر تهنجرين

### پيَىل

# (برہلا چند وانکر)

جب بیسل نے جھے بلایا
میں گیا
کما "بیٹے جاؤ" لیکن
زمین گیلی تھی
ثان کا ایک کارا
میرے سربر پھینکا
میں وہیں کھڑا رہا
بالکل خاموش
وہ ایک ٹوٹے ہوئے پیالہ میں
سیاہ پائی لایا
اس میں گندگی نظر آئی

(۱) میش گاؤں کا المکار ہو آ ہے

کما "جاء نہیں شکریہ"

پیشل نے چھالیاں تو ڈی

چلایا "غلیظ - حرامزادہ - سور کا بچہ

اپنی بھوک مٹانے کے لئے ناچٹا کیوں نہیں"

پیٹ سہلاتے ہوئے
گندی گالیاں اگلیں

میں خاموش کھڑا رہا

اپنے بوٹوں میں جما ہوا

اب جیران ہو تا ہوں میں کیوں کھڑا رہا

اس کے باپ کے ہاتھ سے

میں نے چارہ تو نہیں کھایا تھا

میں نے چارہ تو نہیں کھایا تھا



### تعارف

#### (نيرادپيسل)

سورن (اونجی ذات کے ہندو) کسی دن میرے مہمان بنو اگرتم دکھ کی ٹیسوں کو محسوس کرنا جاہتے ہو تو اچھوت بن کر آؤ و کھو --- شرسے برے مارے گاؤں کو راستہ جا با ہے سب سے اونجی حویلی سے چے کر گزرنا وہاں ہاری دوشیزاؤں کو نب آبرو کیا جاتا ہے وہ زمیندار ہارے گاؤں کا راجہ ہے وہ تو جوان کتیا تک کو نہیں چھوڑ تا باؤے سے پانی مت مانگنا تم جانتے ہو کہ ہاتھوں کو بیاہ بنا کر کس طرح پانی بیا جا تا ہے اور وہاں میرا یۃ بھی نہ پوچھنا ہوسکتا ہے کوئی تہیں گالیاں دے

یمال برہمن رہتے ہیں

كانبي

قلي

لوہار - کمهار وغیرہ

ہاں ---اس مد کے یار چھوٹی می بہاڑی کو طے کرو

وہاں املی کے پیڑوں میں ڈھی ہوئی جھونپڑیاں نظر آئیں گ

یا ہوسکتا ہے دو تین کتے ہڑیاں چچوڑ رہے ہوں

سیاه اور نیم عریاں جسم

ہاں – سورن – یہ میرے بھائی بند ہیں

مال گھر میں گائے کا کوشت بھون رہی ہے

باپ کڑھاؤ میں کھالیں صاف کر رہا ہے

یہ میرا چاچا ہے

کو کائبوں کے لئے چڑے کا تھیلا ی رہا ہے

بھاوج سبزی بنا رہی ہے

اور نائلی گھڑا لے کر تلاب سے پانی کینے گئی ہے

بس میں سب ہیں ---سوران

اپی ناک کو عطر کے رومال سے مت و مکو

ہوسکتا ہے تمہارا دم گھٹ جائے

ہوسکتا ہے لوگوں کو جھڑے دیکھ کر تہمارا جی مثلانے لگے

ليكن ديكھو

یمال میں پابلو نرودا کو پڑھ رہا ہوں
یمال نیم کے نیچ چارپائی پر لیٹا ہوا
کبھی کبھی میں خود کو بہت تنا محسوس کرتا ہوں
اس چھوٹے ہے کرہ ارض پر
سورن !میرا باپ کہتا تھا بچپن میں
تہماری بچکی کھالوں کو صاف کرنے والے پانی سے رک جاتی تھی
اگر تم تعصب کی کینچلی ا تار دو
تو ہم ایک دو سرے سے محبت کرسکتے ہیں
اُو ہم ایک دو سرے سے محبت کرسکتے ہیں
اُد ہمیں چھوؤ ہم ایک نئی دنیا بنائیں گے
نہ گرد ہوگی۔ نہ غلاظت ۔نہ ظلم ۔نہ بے انصانی



### ميرى شكايت

(منزبنسودے)

میری شکایت

پانے رسم و رواج کے ظاف ہے

جنهول نے ہمیں بند کمرول میں قید کر رکھا ہے

جنوں نے ہمیں محکرا کر زندگی کی خیرات دی ہے

جمال کی فضائیں ہمیں اجنبی سمجھتی ہیں جمال کی

جمال برساتیں مارے لئے صرف قحط لاتی ہیں

جمال پانی سراب د کھا کر

ب رحی سے مارا زاق اڑا تا ہے

ہم محکراتے ہیں

اس غلیظ اور زمر ملی زندگی کو

اور ان مصيتول سے نجات بانا چاہتے ہیں

. کیاتم مجھے

ایک چمکتا ہوا۔مربان چاند دو گے؟

'يت څ

میرے ہم وطنو! تمهاری عدالت میں میں ایک شکایت لے کر آئی ہوں کیا تم مجھے انصاف دو گے



# بوسث مارثم

#### (نیرادپیسل)

انہیں اس کی چڑی کو تہہ در تہہ چھیلا گیا

مگر اس میں کوئی سونے کا ورق نہیں نکلا

افسوس ااس کی کھال میں صرف گوشت اور ریشے تھے

افسوس ااس کی کھال میں صرف گوشت اور ریشے تھے

اس کے بوے سے بیٹ سے

وہ قیمتی جواہرات برآمد نہ ہوسکے

(خیال تھا کہ وہ ساری عمر انہیں کھا تا رہا ہے)

اس کے سکڑے ہوئے معدہ سے کتاب مقدس کا ایک صفحہ بھی نہ نکلا

اور اس کے سکڑے ہوئے معدہ سے کتاب مقدس کا ایک صفحہ بھی نہ نکلا

اور اس کے جگر سے روایتی

سوریا ونثی جرات کا ایک قطرہ نہ پُکا

سوریا ونثی جرات کا ایک قطرہ نہ پُکا

امرت بھی اس کے زہر آلودہ دل سے نہ نکلا

اس کے مکڑے مکڑے کردئے گئے

لیکن اس کی چھٹی حس کمیں نہ ملی ہاں! اس کے سینہ سے بھیڑئے کا ایک اچھا خاصا دل ملا اس کی انگیوں کے پوروں سے پنج نکل رہے تھے اس کی انگیوں کے پوروں سے سے پہلو بھالے ابھر رہے تھے اس کی خوبصورت اس کے شفاف دانتوں سے سہ پہلو بھالے ابھر رہے تھے اس کی خوبصورت آگھوں میں مگر مچھ کے آنسو تھے اور اس کی خاندانی شریانوں میں جما ہوا الکحل تھا ہاں! یہ پوسٹ مارٹم تھا آریہ کمار (اعلیٰ ذات کے معزز فخض) کی ممی کا آریہ کمار (اعلیٰ ذات کے معزز فخض) کی ممی کا



## صحافیانہ بے حسی

(نيرادپيىل)

نہ اس پر چمک ہے نہ شان و شوکت

نہ حسن ۔نہ تیکھا پن

کسی سور تلسٹ کی انسانی ڈھانچ کی تصویر کی طرح

یہ بھونڈی ہے ۔ منخ شدہ ہے ۔اس سے کراہت آتی ہے

لیکن پیشانی پر

گرم گرم خون ہے

جیسے کوئی گہرا رومانوی شگاف

کسی فیشن میگزین کے درمیانی صفوں پر بھرا ہوا

یہ ابھی زمین پر تڑپ رہا تھا

جیسے مرغ کاکٹا ہوا مر

آنھوں میں آنسو چیک رہے تھے (افہوس وہ سیاہ خول بن کر رہ گئی)

ایک کمہ پہلے

اس کئے ہونٹ سیاہی ماکل ہوتے جارہے ہیں

جیے قط زدہ زمین

بھرے بھرے گالوں میں سو کھ کر گڑھے بڑ گئے ہیں

جیسے سرا ہوا سیب

اس پر نه کسی خبر کی سرخی لگی نه کوئی تشویش ہوئی

نیلی پرنٹر مسلسل کھیلوں کی خبریں دیتا رہا

کیمرہ ساحل سمندر پر بکھری عربانیوں کی داو دیتا رہا

ایک ہریجن کا سر

اس میں بھی اتنا ہی درد ہے جتنا

مدر ٹریما کے جھربوں والے چرے پر

دکھ کے مظلوم چرے پر

سابی خاک کی طرح بیٹھ گئی

اس کو بھی عیاں ہونا چاہئے

مس انیس جنگ

اس کرب کو (کور نیج) Cover Page کا عنوان بناؤ

and a sure

intage ...

and the same

The transfer of the

( Para contraction of the

Andrew Consultation of the State of the Stat

جسومتی --میری کالی یاسمین

المرادين الم

Action to the second

جب بھی تم کوڑے کی توکریاں اور جھاڑھ لے تر کھی میں ہتی ہو and the fall گندگی کے سیاہ ڈھیرے اٹھتے ہوئے مارے گاؤں کی مدول سے باہر کے گئے نئید فری کے سیاست تمارے چرے پر مرخ مورج کھلکہ ہے گیا ہے سام ان الد اللہ است الدنوم يتي الانتيا اور تہمارے دل میں في تري تي وي مقدس مالائس محلے میں ڈالے الده جمناك كرد كلومت بن - - بالأسف الارث ما يون الم تم سنکیاں کی جو اور ماں ہوجائی ہجہ اور اس کے گرد سے مار جب تم جھاڑو دینے کے لئے جھکتی ہو 12 51818180 تو تهماري ناكلون مكة بلوتور في الكان بيريال في الماري الدين المنظم الماري الماري الماري الماري و الماري و الماري وهوب سے چیکق موفی ترقیق کو جنا کلی جین است دو م

تم - جومتی - ایک دم سے

ایک لمحہ کے لئے پھریاسمین بن جاتی ہو

تمهارے ہونٹوں کا خشک ہوتا ہوا شمد

ترو آازہ لگتا ہے

اگریه آدهی رات کا دفت ہوا

تو جگنو رسلی کلیول کے دھوکہ میں انہیں چوم لیتے

تہارے ساغرے چھلکتی ہوئی اس شراب کو

الكايك تم منڈلاتے ہوئے كر حول كى ہوس كا شكار ہوجاتى ہو

---ایک گنده ساندان

---ایک مخضری چونکا دینے والی جمیی

--- تمهارے گداز کولهوں پر ایک چپت

تم ایک بے بس شکار کی طرح مچنس جاتی ہو

اور وه مزه ليتے ہيں اس لذيذ

اچھوت گوشت کا

جس کو چھونے میں برا لطف آیا ہے

تم سسکیاں لیتی ہو ۔اور ماں بن جاتی ہو

ایک حرای کی ماں

وہ ازار بند کتے ہیں اور پوتر گڑھا میں چھلانگ لگاتے ہیں باری جمومتی ---وہ تمہیں بے عزت کرتے ہیں

جیے کوا اپنی چونج سے غلاظت بھیر ہا ہے اور بچہ بھی ناشکرا ہے این باپ کی طرح ---تمهارا دودھ پیتا ہے اور تم پر بیثاب کرتا ہے تم میں سے بو آنے لگتی ہے اور تم اچھوت بن جاتی ہو اور براوری میں باہر کردی جاتی ہو ---میری جان --- گالیون کا کوئی فائدہ نہیں - تمهاری آه آسان کے ایک ستارے کو بھا سکتی ہے --- تمهاری فریاد سے جاند کے مکڑے ہوسکتے ہیں ---سورج کے دل میں بہت سے داغ پیدا ہو سکتے ہیں جیے کی تب وق کے مریض کا چھلنی سینہ پاری جمو --- میں تم سے بار کرتا ہوں حالانکه تم اب کنواری نهیں رہی ہو میں جانتا ہوں کہ ابھی تم اور بہت سارے مسجاؤں کو جنم دو گی اس لئے کہ تم ملک راج آئند کے "بکھا کی بٹی" ہو

اورتم جانتی ہو میں لاچار مجبور ہوں

میراکٹا ہوا انگوٹھا نجانے(۱) کب سے لہو دے رہا ہے

میرے پاس نہ اپنے بزرگوں کی کمان ہے نہ تیر

میں پرندوں اور رکیچوں کو مار سکتا ہوں

ہرن اور فاختہ کو مار سکتا ہوں

میں برے برے درخت گرا سکتا ہوں اور چٹانوں کو توڑ سکتا ہوں

گرمیں ان قاتلوں کو نہیں مار سکتا

یہ تمذیب کے خول چڑھائے ہوئے کرس

جمومتی - میں تم سے پیار کر تا ہوں

جیے ارجن کو اپی دلهن سے بیار تھا جے برہند كرديا گيا تھا(٢)

-- بھیگی آنکھوں

\_\_\_رکھتے گلے

--- بھنچی ہوئی مٹھیولیا سے

--- جکھے ہوئے سرسے

---اور مردہ ٹانگوں سے

پاری جسو میں قتم کھا آ ہوں میں نے تہیں جوئے پر نہیں لگایا تھا

نہ میرے باپ واد نے تماری بازی لگائی تھی

<sup>(</sup>۱) تدیم کمانیوں میں اکلادیا۔ ایک نخی ذات کے آدی کا انگوشما اس کئے کاٹ دیا گیا تھا کہ وہ او نجی ذات کے تیراندازوں کو شکست نہ ۱ سے سے۔ (۲) او نجی ذات کے ارجن نے اپنی یوی جوئے میں ہاردی تھی

ہم غریب اچھوت اس عیاشی میں کیے پڑھتے ہیں مجھے تم سے محبت ہے اور ہمیشہ سے زیادہ محبت ہم قریب ایان کی طرح پاک ہو تم گنگا کے پانی کی طرح پاک ہو جمال مقدس لوگ بڑے اہتمام کے ساتھ اپنے چو تڑ وھوتے ہیں جبومتی میں تم سے محبت کرتا ہوں۔۔۔ میری کالی یا سمین ۔۔۔۔جو ہمارے گاؤں کے باہر کوڑی پر دان چڑھی



### ایک عوامی گیت

#### (نيراد پيسل)

اٹھو ۔۔ لوگو ۔۔ اٹھو اذات پات کی زنجیریں توڑ دو غلامی کی لاش اتار پھیکو۔ رکاوٹیں گرا دو اٹھو لوگو! ہم مرافعے ہوں۔ مہر ہوں۔ ہندو۔ مسلمان ۔عیسائی ہوں انسانیت ایک ہے۔ سب بھائی بھائی ہیں یہ انسانیت ایک ہے۔ سب بھائی بھائی ہیں یہ پانی کی ایک ایک بوند کے گرد کانٹے کیوں ڈال دیئے گئے ہیں لوگوں کو تھوکئے تک سے کیوں روکا جاتا ہے مکار پنڈتوں کے ظلم کو جھنگ دو لوگو اٹھو! دلت کے آنسوؤں کے تاریخ کے کنوؤں کو بھر دیا ہے۔ انسوؤں کے تاریخ کے کنوؤں کو بھر دیا ہے۔ انسوؤں کے تاریخ کے کنوؤں کو بھر دیا ہے۔ انسوؤں کے تاریخ کے کنوؤں کو بھر دیا ہے۔ انسوؤں کے تاریخ کے کنوؤں کو بھر دیا ہے۔ انسوؤں کے تاریخ کے کنوؤں کو بھر دیا ہے۔

غیرت کا سورج بھڑک اٹھا ہے

ذات یات کو جلا دو

نفرتوں کو کچل دو۔۔۔۔ فتا کردو۔۔۔۔ مسمار کردو اٹھولوگو!

اس آدی نے رسم و رواج کے نام پر اس آدمی کو لوٹا ساج کے دیئے ہوئے بدنما داغ بھڑک اٹھے ہیں وہ قدیم کلچرجو ہمارے سائے سے بھی پلید ہوجا تا تھا نقترس کا وہ غلط تصور جس نے انسانیت کو کچل دیا وہ آتش فشال جے گاؤں سے باہر پھینک دیا گیا تھا بھڑک اٹھا ہے۔ گاؤں سے باہر پھینک دیا گیا تھا بھڑک اٹھا ہے۔ اُٹھو لوگو!



The time come of home of the

William of the state of the set o

مراٹھ واد جل رہاہے (ایک مقبول ترانہ)

S. Some S. Sand

(نیرادپیس)

in it was

وقت کو بھانو ۔۔۔اسے زیر کرد

ایک کی گاڑی کو جوتو

مرامھ واد جل رہا ہے۔ مرامھ واو جل رہا ہے

مراٹھ واو جل رہا ہے

پوجی رام کمبل - بھوک سے بے تاب

گاؤں کا دیمن ٹھرا۔اس کے ہونٹوں پر "ج جمیم" تھا

ری سے باندھ کراہے کھیتوں میں چھینک دیا گیا

اس کے ہاتھ پیرداغ دیئے گئے۔ اور پھرائے آگ میں ڈال دیا گیا

بميم كايه بينا برى طرح حلنا رما

یہ ذات پات کا کرشمہ ہے

مراٹھ داد جل رہاہے

بنسودے کی بہو۔ دو سرے کھیت میں کام کرتی ہوئی

مصندے چولیے کے سامنے بیٹھی ہوئی

بورے گاؤں کی احسان مندہے

وہ صرف ایک مرتھی۔ لیکن حسن کا خزانہ تھی

گویا غریب کے گھریس سونا تھی

اف یہ ظلم ۔اس کی چو زیاں توڑ دی گئیں

اس کا انقام کون لے گا؟

مراٹھ داد جل رہا ہے

مربچوں نے اسکولوں میں بڑھا اور آگے نکل گئے

انہوں نے مردہ جانوروں کو اٹھانے سے انکار کردیا

یہ کام جو ان کے باپ دادا کرتے تھے

امتحان کے دنوں میں ایک سازش کی گئی

ایک پر چوری کا الزام لگایا گیا۔ اے گاؤں کے چوک میں مارا بیٹا گیا

اور یوں وہ امتحان سے غیر حاضر رہا۔

پھراسے و مید کی گالی دی گئی

مراٹھ واد جل رہا ہے

وہ گاؤں سے چلا گیا۔ سخت محنت سے اس کا جسم گھل گیا

اس نے پائی پائی جمع کی

اسے بھی لوث لیا گیا

ہم کھلی آنکھول یہ سب کچھ دیکھتے ہیں

اور پھر بھی جی رہے ہیں

ہم خود اپنے ہاتھوں سے چنائیں روش کرتے ہیں ہم جمبئ اور پونے کے لوگ ہمارا رویہ کتنا کھو کھلا ہے ہم انقلاب کی ہائیں کرتے ہیں۔ لیکن نامردوں کی زندگی جیتے ہیں ہاں ۔ارو۔ منا دو۔ کاٹ دو۔ تو ڑ دو جو کچھ راستہ میں آئے گرا دو مراٹھ واد جل رہا ہے۔ مراٹھ واد جل رہا ہے مراٹھ واد جل رہا ہے



بره

(ديا يوار)

میں نے تہیں بھی بیٹے نہیں دیکھا جیتا کے باغ میں آ نکھیں بند کئے ہوئے بیٹے ہوئے وصیان لگائے ۔۔۔ کنول کے پیولوں کی طرح اجنتا اور املورا کے غاروں میں پھرکے جڑے ہوئے ہونوں کے ساتھ زندگی کی آخری نیند سوتے ہوئے میں تہیں ملتے پھرتے باتیں کرتے دیکتا ہوں ہولے ہولے سانس لیتے ہوئے د کی لوگوں کو تملی دیتے ہوئے ایک سے دو سری جھونپروی میں جاتے ہوئے اس تاری میں جو زندگی کو کھا جاتی ہے

ہاتھ میں چراغ کئے اس دکھ کو جو خون چوس لیتا ہے چھوت کی بیاری کی طمرح ایک نئے معنی دیتے ہوئے

400

### · 1/2 (1/2)

いいだい。 المسين بند ك توت يتل يوت رصيان اللائة --- كول ك يجولول كي طرح اجتيا اور ایلورا کے غاروں میں 第2だ」などないして はんとうだとなってルニ عن تمين چلته بجرية باتي كرية ديكا بون يوك يوك مائل ليت يوع د کی لوگوں کو تکی دیتے ہوئے ایک ے دومری جونیزی یں جاتے ہوئے اس تاري ميں جو زندگي کو کھا جاتی ہے

- جلۇ دل وال مورت كو بلوك - جلۇ اس وزى كوئىلىنۇن كرد - داد أكيا بات ہے - ميرے موئ - گوسك سائنے قيامت گزر راق ہے

こうことも、これをいる

سدھارتھ گگر

ارے ملاقہ کو سائٹ سارے علاقہ کو سائٹ کردیا گیا ایک سے منڈ یشند کے گھروں میں الم

ج المالية الما

اوسدهارته

مارے نام کامی شر ن والے کے اور است میں اور کا است

les - 4 - 4 - 6 -

اس بیبویں صدی میں

They have were the all the

ایک ایک جھونپردی

ایک بیار پھری طرح اکھاڑ کر پھیٹک وی گئی منب ہ را الله استان استان ا

8.424.31

اس تخته ربهال تهارا نام لکھا ہوا تھا

Rapidon

بولس کی گاڑی پھر گئی ہے

Strate of the

کپڑے ۔جٹائیاں

The state of he

کئی نسلوں کی جمع پونچی

بولس کے ڈنڈول نے بھیردی

چھوٹے چھوٹے ننھے بچوں کی ایکٹ ٹولی

روتی چلاتی سڑک پر نکل آئی

---جاؤ دلی والی عورت کو بلاؤ ---- جاؤ اس وزير كوثيليفون كرو ---واه إكيابات ب ميرك عزيز مارے گھر کے سامنے قیامت گزر رہی ہے ان آوازوں کا شور فضا میں گو بجنا رہا ان کی آمکھوں کے سامنے سارے علاقہ کو صاف کردیا گیا شیشے کے ائیرکنڈ پشند کے گھروں میں طاقت نے تین بندروں کی شکل اختیار کرلی ہے أكركوكي يوجه -صاحب شرس بابريط ك مي اور سدهارته تمارے سامنے اگولی مل جیسا خوفناک ڈاکو کانیتا ہے ہم تمہارے حقیر پیرو ہیں ہم خوفاک انگولی مل کا سامنا کیسا کرس کے اور سدهارته اگر ہم بے جگری سے اویں ہمیں سمجھنے کی کوشش کرو

ہمیں سمجھنے کی کوشش کرو

# افق پر سرخی

(ہے وی بوار)

بيه جھنچی ہوئی مٹھیاںاب نرم نہیں ہوں گی آنے والا انقلاب تمہارا انظار نہیں کرے گا ہم نے بہت برداشت کیا ہے۔ اب زیادہ صبر نہیں ہوسکتا اب تم جنگ کے لئے اپنے خون کی بکار کو نہیں رہا سکتے یہ ممکن نہیں ہے عرصہ ہوا انقلاب کے بیج بوئے جاچکے ہیں اب کسی دھاکہ کا انظار کرنے کی ضرورت نہیں اب آگر تمارے قدم اکر بھی جائیں تو کوئی فائدہ نہیں۔ زندگی اب اتنی معظم نہیں وہ اندر بھڑکتی ہوئی آگ کوکیے بجھائیں گے وہ سر میں اٹھتے ہوئے شعلوں کو کیسے دہائیں گے اب حیل و حجت کی مخبائش نهیں

مجنون بہت کام آیا ہے

ایک مرتبہ افق پر سرخی آجائے تو پھر دروازہ کھلا رکھنے میں کیا حرج ہے؟



## ریمبلک اور کنے کا گیت

### (نام ديودهاسل)

كتلا يندها مواكتا

چلا آ رہتا بھونکتا رہتا ہے

یہ اس کا قانونی حق ہے

وہ ہای ککڑوں پر جیتا ہے

اس کا دماغ نا انصافیاں سہ سه کر ماؤف ہوگیا ہے

اگر ایک باغیانہ لمحہ میں صبر کا دامن چھوٹ جاتا ہے اور وہ رسی کو جھٹکتا ہے اور زنجیر تو ڑنے کی کوشش کرتا ہے

اور وہ رق و مسام اور را مار مار مار مار مار مار

تو اے گولی مار دی جاتی ہے

گلیوں کی بھیڑ میں

جھوٹی آزادی کے ڈھول پیٹے جاتے ہیں

دوست --- میں ایک بغیر ختنہ کئے ہوئے لڑکے سے

جہوریت کے معنی پوچھتا ہوں

"جہیں اس کا کچھ اتا پا ہے؟"

میں پوند کی ہوئی ساڑھی والی نحیف مال سے بوچھتا ہوں کہ چھاتی کے دودھ کی قیت کیا ہے میں اس آدی سے پوچھتا ہوں جو بیل کی طرح جا رہتا ہے کہ اطمینان کیا ہے۔ خوشحال کیا ہے۔ محرومی کیا ہے ان معمول نے میرے دماغ کو پر اگندہ کردیا ہے "سبز میندل گاژی لال" " () اندر بینصین بیوائین چمنال" تم جانتے ہو۔ تہیں معلوم ہے اس کا مطلب کیا ہے وہ جس کا ول پھر ہو گیا ہے اور جس کی چڑی گینڈے کی چڑی کی طرح ہو گئی ہے اور جس میں برادہ بحر کر عجائب گھر میں اٹکا دیا گیا ہے صرف اب اس کا دماغ معندا - کشادہ اور برسکون رہ سکتا ہے كتنا خوفناك يد دور كتنا خوفناك ب چوروں کا دور

<sup>(</sup>ا) پلی کا جواب "تربوز" ہے ممر یمال ان سوالات کی حماقت کی طرف شارہ ہے اس کی نکلتی ہوئی جزیر نیچے آگ ہوئی ہر چز کو کھاجاتی ہیں۔

133
ہم فعملوں اور پانی تک کی بات نہیں کر سکتے
ہوک کے سیاہ راج میں آنتیں خشک ہوگئ ہیں
جن میں خونخوار اثر دھے دو ڑتے ہیں
ہمیں رونے بھی نہیں دیا جاتا
آزادی - برابری - اخوت
زاتی ملکیت کا برگد
قانون کی نظر میں سب برابر ہیں
کھاؤ - پیو - عیش کرو

معلو تيو تي مرد "دجنم ميں جاؤ" ريم

یہ زمانہ کتا عجیب ہے۔ یہ کلک ہم ہوٹلوں میں جاء پی کر جیتے ہیں

ہم پیالی سے پیالی اور پلیٹ سے پلیٹ کراتے ہیں ہم ربلوے ٹائم ٹیبل پر دو گھنٹے کا سنر ڈھونڈتے ہیں ہم اپنے وجود کے کمجھ میلے کو بھرنے کی کوشش کرتے ہیں بہت سے رنگوں سے بہت سے طریقوں سے

تخت ذہنی تاؤ کے بعد ہم باغوں میں جمع ہوتے ہیں

ہم اینے سانسوں کی بانسریاں بجاتے ہیں

غربت کے دو نیچ

ایک سفید ایک کالا

شای باغول میں جھولتے ہیں

ذہن کے پردے پر ختہ مقبرے ابھر آتے ہیں جہوریت کے قصیدے کانوں میں ٹھونسے جاتے ہیں بِ ہُنگم ۔بِ ہُنگم کون حرامزدہ انہیں لایا ہے یہ ہمارے گوشت میں جڑ بکڑے گا ہارے خون میں شامل شیں ہوگا اس میں پھول لگیں گے نہ پھل نہ یہ تھے ہاروں کو سلیہ دے گا یہ ایک ریڈی میڈ نتیض کی طرح جسم پر صحیح نہیں بیٹھتا جم کے گھاؤ اس میں نہیں ڈھکیں کے ہم بے گر ہو رہے ہیں ہم ینتم ہو رہے ہیں ایخ گھروں کو خاک اڑا تا چھوڑ کر ہم شمشانوں میں لوٹ آئے ہیں ہم بیالیس نسلوں کی ہڈیاں تھود کر نکال رہے ہیں ہم انہیں جار آنے سریجے ہیں یوں اپنے ڈھانچوں کا پیٹ بھرتے ہیں اس قوم میں جو "سنری سونا" اگلتی تھی

بڈیوں کا بازار لگا ہوا ہے

ہم لکیرے فقیر بن گئے ہیں

135 سونے کی چڑیا ۔۔۔۔سونے کی چڑیا سنری دانه — سنری پنجرو ہم بكاؤ ہيں کتنے سفید ہیں بیہ مسافر کتنے سفید ہیں یہ فقیر کتنے سفید ہیں یہ شکاری ان کے ہاتھوں میں سفید خرگوش ہیں انهول نے میزول پر نفیس دستر خوان پھیلا کر اپنے شکار سجا دیے ہیں وہ چھریاں نکالتے ہیں۔ کیج کیج وہ خرگوش کی انتزمیاں چیرتے ہیں گرم خون کا فوارہ ایل پر تا ہے میرا دماغ خون آلودہ فاختہ بنما جارہا ہے امن کے پیامبر آسان سے سر مکرا رہے ہیں وحشت سے نغمہ ابحریا ہے۔ ربیبلک کا نغمہ خیرات دو ۔۔۔ گر بن ختم ہو گیا ہے خرات دو ۔۔ گر بن ختم ہو گیا ہے!

<sup>(</sup>۱) ہندوستان کے افسانوی سنری دور میں دھواں بھی سونے کا ہو یا تھا۔

٢) سفيد' صاف' خالص' نفيس' ياك

<sup>(</sup>۳) گر هن کے وقت خیرات دینا بدشکونی سمجھا جاتا ہے۔ لیکن فقیر پہلے ہی سے صدا کمیں دینا شروع کردیتے ہیں یہال علامتی طور پر دلت لوگوں کی ریپبلک میں بے چینی اور بے صبری کا اظہار ہوتا ہے۔